LETTRES

CHRETIENNES

ET SPIRITUELLES

SUR

divers Sujets qui regardent

LA VIE INTERIEURE,

OU L'ESPRIT

DU VRAI CHRISTIANISME.

NOUVELLE EDITION,

Enrichie de la Correspondance secrette de

Mr. DE FENELON avec l'Auteur.

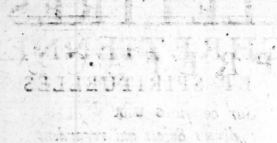
TOME QUATRIEME.

Avec une Préface qui en marque l'Auteur.



A LONDRES.

MDCCLX VIII.



NOU INSPERIT OU INSPERIT OUNTE STIANUSTE NOUNTE SEELE EDITION MENT ON SEELE SEELE OF

on the contract of the state of



MITTELLMINE

# PREFACE

Sur ce quatrieme Volume.

Lettres Chrétiennes & spirituelles d'un Auteur dont on a cru devoir suprimer le nom aussi longtems qu'on avoit sujet de craindre pour sa personne des traverses ou persécutions de la nature de celles qui lui furent suscitées ci-devant dès que parurent au jour (\*) deux petits Traités qu'on savoit venir de sa plume, bien que publiés sans son nom. Ce quatrieme Volume étoit déja commencé & s'avançoit avec la même précaution lorsqu'on vint à aprendre que Dieu avoit en-

<sup>(\*)</sup> Le Moien court & facile pour faire oraison, & l'Explication du Cantique des Cantiques, imprimés plusieurs fois à Lyon, à Rouen & ailleurs en 1688, 1690. & avec Aprobations & Priviléges.

fin disposé de l'Auteur, l'aiant retiré à soi depuis peu, & mis à couvert, pour user des termes de l'Ecriture, dans le secret de sa face contre l'ateinte des hommes: & cela nous donne la liberté de déclarer tout ouvertement, que c'est la célébre & pieuse MADAME Guion qui a écrit non seulement les Lettres que voici & celles des trois Tomes qui viennent de précéder; mais que c'est la même qui est aussi l'Anteur de plusieurs antres Ouvrages anonimes de même caractère & que l'on a publiés tout récemment, tels que font . Les Explications & Reflexions qui regardent la Vie Intérieure sur - tout l'Ancien Testament, en douze Tomes; & for le Nouveau Testament en huit Tomes: Deux Tomes de Discours Chrétiens & Spirituels sur divers endroits de la sainte Ecriture & sur divers sujets qui apartiennent à la Vie Intérieure: Un livre de Poësies spirituelles qu'elles fit (\*) en prison fur les Emblêmes du P. Herman Hugo & de Vanius touchant l'Amour divin. On ne dit rien des deux Volumes de ses Opuscules Spirituels imprimés [ † ] les premiers, puisqu'ils portent son nom, fi ce n'est qu'on ratifie encore ici, que tout y est véritablement d'elle.

Pour revenir aux Lettres de ce Volume, les deux premieres Parties, qui en contiennent cent vingtfix, étoient déja préparées & arrangées felon la méthode des précédentes, & même déja forties de la preffe pour la plupart, avant qu'on eut apris que l'Auteur n'étoit plus. On avoit alors dessein de finir par là ce quatrieme Tome . & de reserver pour une autre fois & pour une ocafion plus convenable quelque peu de lettres qui nous restoient encore.

<sup>(\*)</sup> Cela y est marqué dans les vers des pages 95, 96, 157. [†] L'un en 1704, Pautre en 1712.

Mais la raison de cette reserve ver nant de tomber, on a fait de ces mêmes Lettres la troisieme & la quatrieme Partie de ce dernier Volume. Elles ont été écrites, comme les précédentes, à diverses personnes de confidération, de divers lieux. & en divers tems, quelques unes même pas long-tems avant le décès de l'Auteur, ses amis étrangers d'Allemagne, d'Angleterre & d'ailleurs, à qui quelques uns de ses Ouvrages, ou même de ceux de ses adversaires l'avoient fait connoitre, & qui s'entretenoient avec elle par lettres, nous en aiant communiqué les copies le plutôt qu'il leur a été posfible.

Comme il nous est venu encore entre les mains quelques uns de ses Discours Spirituels après la publication des deux Tomes qui en ont déja paru, mais qu'il y en avoit trop peu pour en faire un nouveau Tome à part, nous les avons mis à la fin de

celui - ci , ne voiant point d'autre place à leur donner.

On doit avertir les Lecteurs à cette ocasion, que dans le second Tome des Discours Spirituels publiés l'année derniere [ 1716 ] le Discours quarante-septieme, qui a pour titre, De la connoissance & de l'Amour de Dieu, n'est pas de notre Auteur . comme l'avoit crû l'anonime qui nous en fit tenir le manuscrit, sans avoir pris garde que ce même Discours se trouvoit déja dans un livre imprimé à Paris l'an 17133 sous le titre de Sentimens de pieté, qu'on attribue à Mgr. l'Archevêque de Cambrai: particularité que nous n'avons sçue que lorsqu'il n'étoit plus tems de remédier à cette méprise.

On trouvera vers la fin de cet ouvrage une piéce étrangère qu'on nous a communiquée pour y être placée. C'est une Lettre d'une pauvre & simple païsane dont Madame Guion fit rencontre aux environs de

#### PREFACE

Grenoble ou du Dauphiné lorfqu'elle avoit encore la liberté d'aller & de venir où il lui sembloit bon. On y verra un exemple vivant de Spiritualité qui doit faire avouer à tous ceux qui veulent donner gloire à Dieu, que véritablement les ames les plus fimples & les moins fages de la fagesse du monde, lorsqu'elles se donnent entiérement à ce divin-Maitre intérieur , font plus éclairées de lui dans les choses de l'esprit, que ne le penvent être d'ailleurs les plus étudiés & les plus fastueux savants de toute la terre, Dien fe plaisant à choisir, comme parle S. Paul, les moins Sages Selon le monde pour confondre les sages, les foibles pour confondre les forts, & ce qu'il y a de plus vil & de plus méprisable, & même qui n'étoit rien, pour confondre ce qui est; afin que nulle chair ne se glorifie devant lui.

musle pailing done Madama

Guen he tencoutre aux environs de

# TABLE DES LETTRES DECEIV. VOLUME,

Et Abregé de leur contenu, selon qu'il est marqué au haut des pages.

#### PREMIERE PARTIE.

(Les premieres de ces lettres jusqu'à la XXXVIII. sont écrites à une même personne, & dans le même ordre.)

| 그 얼마에서 하다 살이 되었다. 나는 아름이 없는 아들이 얼마를 하는데 |        |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------|
| LETTRES.                                                                    | ag.    |
| I. Jesus - Christ dans le cœur afligé.                                      | 1      |
| II. Avis Spirituels.                                                        | 3      |
| III. Nécessité de l'oraison-                                                | 5      |
| IV. Dons & efets du S. Esprit.                                              | 8      |
| V. S'ocuper de Dieu & de son amour.                                         | 10     |
| VI. S'ocuper de Dieu & le servir avec joie.                                 | 13     |
| VII. Recueillement. Courage. Fidelité à D                                   | ieu.   |
|                                                                             | 17     |
| VIII. Lecture. Oraifon. Amusemens.                                          | 23     |
| IX. Ouvrir ses pensées ou non,                                              | 25     |
| X. Soupirs , simplicité &c.                                                 | 27     |
| XI. Lettre de confolation.                                                  | 29     |
| XII. Pensées involontaires &c.                                              | 31     |
| XIII. Simplicité prudente                                                   | 33     |
|                                                                             | 137161 |

| XIV. Sur le même sujet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Pag. 34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| XV. Ne se troubler : ne se decourag                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | er. 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| XVI. Correction : fidelité à divers des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| XVII. Souvenir de Dieu. Combatre la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | lenteur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XVIII. Se combatre avec efort,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XIX. Humilité : onverture de cœur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | : oraison.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XX. Ne se dissiper: faire oraison.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXI. Oraison: lecture: désauts.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXII. Avis de conduite.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXIII. Sur de semblables sujets.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXIV. Reflexions. Monde. Chretie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| XXV. Circonspection à découvrir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | les Senti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Miens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXVI. Prospérité. Etre à soi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXVII. Se renoncer & se désenfler                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| XXVIII. Sentimens. Oraison. Pensi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| XXIX. Soufrir: combatre. eviter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| zions.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXX. Renoncement à soi - même.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXXI. S'ocuper de Dieu. Ne se d                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ecourager.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| A A A STATE OF THE | 71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXXII. Le plus nècessaire.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXXIII. S'oublier foi - même, & s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Dieu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | lbid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| XXXIV. Se vuider de soi. Marcher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| XXXV. N'êire plus perplex, mais o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ourageum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXXVI. Ne point agir contre la lu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| XXXVII. Sagesse des disputeurs,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | A TOTAL PROPERTY OF THE PARTY O |
| & nuisib e.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XXXVIII. Apel a Pinterieur Spiri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | tuel. 8x                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| XXXIX Vraie voie du Chrétien.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XL. Devoirs exterieurs & interieu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | rs. 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| XLL Persecutions, Sujets de joie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| XLII Etre fidele à Dieu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Pag. 9#       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| XLIII Sur le même sujet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 95            |
| XLIV. Epreuves : oraison : simplicité.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 96            |
| XLV. Se renoncer & fe combatre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 102           |
| XLVI. Prier & se combatre.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 106           |
| XLVIII. Personnes d'oraison, combatu<br>XLVIII. Obstacles à l'avancement.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | es. 110       |
| XLVIII. Obstacles à l'avancement.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 112           |
| XLIX. Touchant les mortifications.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 119           |
| L. l'Oraison mortifiante.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 121           |
| Ll. Oraison. mortifications.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 124           |
| LII. Abnégation , bymilité , enfance.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 119           |
| LIII. Vrai moien d'avancement.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2 135         |
| LIV. Inspiration, conscience, scrupu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | les &c.       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 176           |
| LV. Découragement. Bons mouvemen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 141         |
| LVI. Quand on doit suivre ses mous                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | emens .       |
| ou non.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 142           |
| LVII. Suiore Dieu. Comment Soufrir.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 145           |
| LVIII. Usage de nos miseres.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 149           |
| LIX. Purification du cœur par les ten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ICE           |
| LX. Sur le même sujet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 165           |
| LXI. Ne point se fonder sur le sensible                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . 176         |
| LXII. Grace de délectation & d'amertu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | me, 179       |
| LXIII. La Vie abrégée ou prolongée.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 181           |
| LXIV. Se trouver dans le cœur de Jefu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 182           |
| LXV. Avis pour l'intérieur & l'extérie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |
| LXVI. Divers avis de conduite.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 186           |
| LXVII. Solitude. Chutes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 189           |
| LXVIII. Avis de conduite extérieure.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| LXIX. Avis de conduite en societé.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1. 194        |
| LXX. Condescendance. Aridite. Parles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| Ale Language Commence                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 199           |
| LXXI. Infrudions & précautions Spi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |
| The test deplace will be a live of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 283           |
| The state of the s | THE PROPERTY. |

| 경영화(1986년 1일) 전 1일 전 1일 보고 있는 1일 보고 있는 것은 1일 2일 1일                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| LXXII Divers avis. Quiter les penfees. 205                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| LXXIII. Vraie Oraifon Fauffe oifiveté. 212                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| LXXIV. Le neant de l'homme & le Tout de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Dieu. 216                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| LXXV. Oraifon de filence Recueillement. 222                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| BXXVI Denuement de pensees. 224                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| LXXVII. Amitté. Solitude. Soupleffe. 225                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| LXXVIII Reflexions. Largeter du cour. 227                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| LXXIX. Effentiel & accessoire &c. 230                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| LXXX Maxime de conduite intérieure. 232                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| The state of the s |
| SECONDE PARTIE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| TVVVI TOLE DE PROMICO DE LA COLONIA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| LXXXI. Voie de l'amour & de la foi, beu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| EXXXII. Chercher la gloire de Dieu. Oraifon.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 216                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| LXXXIII. Solitude Sechereffe Abandon. 238                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| LXXXIV. Parification. Oraifon: foi nue. 242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| LXXXV Nécessué & utilité des croix. 250                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| LXXXVI. Croix & Enfance Spirituelle avan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| tageuses. 25t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| LXXXVII. Bonbeur des croix. 253                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| LXXXVIII. Résister au Démon par foi &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| abandon à Dieu, 255                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| LXXXIX. Soufrances extérieures & intérieu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| res. 260                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| XC Tentations : secheresses : foumission. 268                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| XCI Le Déponissement fait l'avancement. 275                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| XCII. Recueillement Oraison. Abandon, 279                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| XCIII. Fidélité à l'oraison bien que seche. 282                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| XCIV. Sur le même sujet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| XGV. Moderer les secheresses. 286                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| XCVI. Soufrir les secheresses. 287                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| XCVII. Décès en état de fécheresse. 289                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| XCVIII. Abandon à sentir ses miseres. 293                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| XCIX. Du facrifice de l'ame. Pag.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 198                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 306                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 310                |
| CII. Epreuves. Présences de Dien de div                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | erses              |
| fortes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 313                |
| Emblème adjoint & instructif.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 320                |
| CIII. Aois sier l'état intérieur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 328                |
| CIV. Divers avis pour l'intérieur & la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |
| Trient A. M. A. M. S. A. J. C. E. L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 329                |
| CV. Oraison: présence de Dien. Impuiss                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                    |
| d'agir.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 351                |
| CVI. Avis de consuite. Culte extérieur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | The second second  |
| OTHER CORE STREET, THE CORE ASSESSMENT ASSES | 354                |
| CVII. Etre dans l'equilibre. L'instruction                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | March Committee of |
| lide Lectures.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 364                |
| CVIII. De l'étendue des esprits.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 367                |
| CIX. Dieu conçu. Liberté: foiblesse.<br>CX. Lestre de consolation.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 373                |
| CXI Sur le même sujet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 379                |
| CXII. Sur le même sujet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 383                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 385                |
| CXIV. Usage & fruits des aftidions.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 6                  |
| CXV. Ne point raisonner; mais suive                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 390                |
| voie de l'amour.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 393                |
| CXVI. Foi nue. Amour pur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 400                |
| Ciarrett as in the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 404                |
| CXVIII. Qubli & ouide de soi-même.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 405                |
| CXIX. Perdre tout pour se perdre en 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Diest              |
| would residue also as a second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 407                |
| CXX. S'ocuper de Dien feul.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 408                |
| CXXI. De l'abandon enfantin de soi-mé                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | me à               |
| Dieu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 409                |
| Lettre de quelque autre, jointe à la prodente.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | rece.              |
| Abandon au moment. Dieu tot                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                    |
| The state of the s |                    |

# THA BULLE

| SAAII. Abunton. Prejence de Dieu, Se.         |
|-----------------------------------------------|
| Pag. 462                                      |
| CXXIII. Présence de Dieu imperceptible. 478   |
| CXXIV. Touchant les nonveaux Prophêtes        |
| ou inspirés de maintenant. 479                |
| CXXV. Sur le même sujet. 497                  |
| CXXVI. Union des ames en Dieu. 499            |
| TROISIEME PARTIE.                             |
| CV. O alber: swind at Don. Jandhour           |
| Contenant                                     |
| CVI. Lots de combaile. Calle ex égleur El ci  |
| Quelques Lettres posthumes de Mad. G.         |
| Will Fige dam Schilden Linfordien in          |
| . CXXVII. Aimer l'enfance & l'oraison. 502    |
| CXXVIII. Avis de conduite. 507                |
| CXXIX. Avis de conduite extérieure. 510       |
| CXXX. Efets des prières après la mort. 512    |
| CXXXI. Sentir ses miseres. \$14               |
| CXXXII. Eviter la scrupulosité &c. 515        |
| CXXXIII. Dire ou laisser tomber les pensées.  |
| oss . El et filles des und sons. 390          |
| CXXXIV Divers avis. 522                       |
| CXXXV. Enfance, simplicité & innocence.       |
| and I see The money and will I see            |
| CXXXVI Comment devenir enfant. 529            |
| CXXXVII. Simplicité. Vérité. Oraison per-     |
| Securée. Mot start 536                        |
| CXXXVIII. Destruction de l'amour propre.      |
| CXXXIX. Ne point regler la verité par des     |
| egards bumains 540                            |
| CXL. Douleurs spirituelles pour autrui. 545   |
| CXLI. Docilice spirituelle, & son aquisition. |
| 546                                           |
| CXLII. Rendre les ames à Dieu par Jesus-      |
| Cbrift. 549                                   |
|                                               |

| CXLIII. Communications Spirituelles. p.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 177 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| CXLIV. Communications interieures &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| vines.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 552 |
| CXLV. Regne de Dieu. Qui sont pour,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8   |
| qui font contre.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 558 |
| CXLVI. Vie & mort d'un intime.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 562 |
| CXLVII, Epreuves par les Démons. Simpl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 564 |
| CXLVIII. Tentations da Démon.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 570 |
| CXLIX. Epreuves : fermete: foiblesses.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 574 |
| CL. Union pour fervir Dieu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 577 |
| CLI. Paworete & aneantiffement Spirit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     |
| TOTAL OF THE STATE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 578 |
| CLII. Esprit intérieur. Sortir de foi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 583 |
| Charles and the contract of th | 4   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,   |

Suite des Lettres posthumes de Mad. G'entremêlées de quelques particularités personnelles.

| CLIII. Envoiant une partie de sa vie. 590                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| CLIV. Persecutions & fermete. 591                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
| CLV. Abandon. Condamnation. 594                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |    |
| CLVI. Usages des événemens & vicissitudes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| 596                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
| CLVII. Paix ; abandon. Dieu au dedans.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
| 597                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,  |
| CLVIII. S'unir en Dieu : liberté en captivité.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |    |
| 599                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | )  |
| CLIX. Sur les mêmes sujets. 601                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1  |
| CLX. Des Ecrits & matières mistiques.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |    |
| 601                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
| GLXI. Amour de la nudité. Horreur de l'a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |    |
| propriation. 611                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ε, |
| CLXII. Prier pour le régne de Jésus-Christ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| 616                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
| PROPERTY OF THE PROPERTY OF T | я. |

#### ABLE:

11 - 1 - 1 Sy - 18

DU.

and the politice.

| CLXIII. Hospitalité Chrétienne. Gold |                        |
|--------------------------------------|------------------------|
| CI VIII Wayeth ashes magain          | 618                    |
| CLXIV. Verité non reque.             | 619                    |
| CLXVI. Ministère désaproprié & auc   | SECTION AND ASSESSMENT |
| CLXVII. Aller perseveramment à       | Dieu.                  |
| 24.                                  | 624                    |

I N. self includy

Call. Efret this chart of the de joi.

Contact the factor of the following the same



L. Dage The Chamber Co Friends

CLYH Lake Calman, Louise, action

or titl Start of the book of the safety

OLYT. Amer to be sudded Hortreet do in

CLESIL Day 1 our right in The State of

because of the others Like The Marie (4)

# LETTRES

ET

### SPIRITUEL LES.

Sur divers sujets

qui regardent la Vie Intérieure.

QUATRIE ME VOLUME.

#### PREMIERE PARTIE.

#### LETTRE L

L'aftiction rend conforme à Jésus-Christ, qui se trouve dans notre intérieur. & qui nous entend sans nos paroles.

E vous affure, Monsieur, que personne ne prend plus de part que moi à tout ce qui vous regarde, & que j'ai été afligée avec vous, que je vous ai recommandé de tout mon cœur à Notre Seigneur, que je l'ai prié & le prie encore que s'il vous fait participant Tome IV.

de la peine & de la douleur de Jésus-Christ, il vous donne aussi la patience nécessaire. Vous êtes avec Jésus-Christ, sur la croix, & il est avec vous dans la tribulation; il vous y fait compagnie.

2. Vous trouverez toujours dans votre cœur ce fidéle-ami lors que vous l'y chercherez par un retour simple & sincere: un simple coup d'œil lui sufit pour entendre tout ce que vous voulez lui dire & que vous ne lui dites point. Vous ne trouverez de confolation, de foutien, & de force qu'en lui. Vous l'avez toujours au dedans de vous. Vous pouvez à tous les instants par un petit retour témoigner l'amour que vous avez pour lui. Il n'a point besoin de paroles pour vous entendre, ni de contention d'esprit qui ne s'accorde pas avec une vive douleur. Mais ce simple retour vous fera posseder votre ame en patience, calmera votre cœun, adoucira votre douleur, la rendra moins piquante, que de me so toros e

3. O que je souhaite que l'amour de Jesus-Christ regne dans votre cœur, & que la part qu'il vous donne à sa croix me fait concevoir d'espérance pour l'avenir! Oui, Monsieur, j'éspére que

Dieu achevera en vous ce qu'il a commencé, & qu'il vous rendra un de ses enfans très-chers. C'est en lui que je suis &c.

#### LETTRE 11.

Avis de conduite journaliere envers Dieu pour une ame qui le cherche.

I. CI la part que j'ai prise, Monsieur, I à ce que vous avez soufert, avoit pu adoucir vos peines, elles eussent été plus légéres. Après avoir demandé à Dieu pour vous la patience dans vos vives douleurs, je lui demanderai de tout mon cœur qu'il vous fasse faire bon usage de la fanté, & même de la vie qu'il vous a rendue. La défiance que vous avez de vous-même, vous garantira des chutes ordinaires aux personnes de votre âge, si vous y joignez une grande confiance en Dieu, un soin exact de retourner souvent en vous - même pour y chercher Dieu avec amour & fidélité; fi vous prenez quelque tems le matin, avant tout autre emploi, pour vous confacrer à lui, le priant de vous garder lui-même, afin que vous ne lui foiez

pas infidéle; qu'il vous empêche de vous égarer; & si vous étiez affez malheureux pour le faire, qu'il vous rapelle à lui. Ensuite recueillez vous profondément, & demeurez quelque tems dans un silence humble & respectueux, que vous entremèlerez d'afections & d'actes, felon votre besoin.

2. Durant le jour, lors que vous vous trouverez trop diffipé, & que vos passions se réveilleront, rentrez en vousmême, quand ce ne seroit que le tems d'un clin d'œil, pour implorer fans rien dire le secours de Dieu: & je m'affure que ces petites pratiques, qui paroissent peu de chose vous seront très utiles.

3. Si je puis vous être bonne à quelque chose, je me ferai un plaisir de vous marquer par mon exactitude combien je vous honore en Jésus - Christ: mais étant près de la source, de quelle utilité vous peut être un petit ruisseau, qui pourtant tout petit qu'il est, ne vous refusera jamais les eaux que le Seigneur lui a données.

tate antipolity designe after

virst continuita cumici. neur vous confactor ella, le prime de vois percon

#### LETTRE III

Nécessité & fruits de l'Oraison. Ne point écouter la nature: ne se point décourager.

1. C Oiez affuré, Monsieur, que si Vous avez quelque bonté pour moi, mon cœur en est plein de reconnoissance. Je vous souhaite toutes les benédictions du Ciel. Il y a quatre jours que j'étois encore à l'extrémité, & je me sers d'un peu de mieux que le Seigneur me donne, pour yous affurer que personne ne s'interesse plus que moi à tout ce qui vous concerne, & sur tout à votre bien spirituel. Quand je n'aurois pas pour vous tous les sentimens que le Seigneur m'a inspirés, ceux à qui vous apartenez me font trop chers pour ne pas prendre un interêt singulier à tout ce qui vous regarde.

2. Puisque vous voulez bien que je vous dise ma pensée, je vous dirai, que de la fidélité ou de l'infidélité à l'Oraison dépend tout le bien & le mal de notre vie. Il est impossible que vous vous souteniez à votre âge & dans vos emplois, qu'autant que vous prendrez de la force auprès de Dieu dans la priere. C'est comme un magazin d'eau qui
se répand insensiblement sur toutes les
actions de la journée. Nous sommes si
soibles par nous-mêmes, que si nous ne
nous tenons atachés à ce premier Principe, nous tombons insensiblement
dans la langueur. Moins on fait d'oraison, moins on a envie d'en faire. On
se resroidit en s'éloignant du seu. Quand
on est soigneux d'aprocher souvent du
seu, on éprouve une certaine chaleur
douce qui retablit le corps. Il en est ainsi
de l'ame lorsqu'elle aproche de Dieu.

3. Votre lettre est pleine de lumiere; & je comprends fort bien que si vous êtes sidéle à écouter Dieu & à le suivre, vous pourrez aller loin. Mais je vous demande en grace, que quand quelque chose vous sait peine & vous cause quelque chose vous fait peine & vous cause quelque honte, vous le dissez sur le champ à votre bon Pére. La nature sousre & a peine de dire les choses dans le moment présent : on les dit plus facilement lors qu'elles sont passées : mais il faut surmonter la nature, & ne la point évouter; aller tête-baissée contr'elle, car c'est votre plus grand ennemi. Ne vous découragez jamais, quoi qu'il arrive.

Quand nous sommes bien convaincus de ce que nous sommes par nous-mèmes, nos miséres redoublent notre confiance en Dieu. Il se plait, ce Dieu de bonté, à nous faire sentir ce que nous sommes, afin que nous ne nous apuyions point sur nous-mêmes, & que nous aions un recours perpétuel à lui. Il vous a fait connoître combien il nous est utile d'être rapetisés & humiliés.

4. Je ne vois rien de meilleur à faire pour vous que d'être fidéle à l'Oraison. Trompez vous vous - même & vous dérobez aux autres ocupations. Quand on le veut bien, on trouve toujours le tems de la faire: mais quand on y est un lâche, le tems s'évapore & s'enfuit, ensorte qu'on se persuade qu'on n'a pu faire autrement que de la perdre par d'autres ocupations. Soiez aussi exact à dire dans le moment les choses qui vous peinent, fans atendre que la peine soit paffée. Tâchez de vous rapeller souvent à votre cœur pendant le jour, & croiez que tout ira bien, quoique vous eprouviez souvent des vicissitudes. Je veux bien de tout mon cœur vous accepter en la qualité que vous me donnez : Je prierai le Seigneur qu'elle ne soit pas vaine

ni en vous ni en moi. Je le prie de vous être toute chose. Plus de complimens, s'il vous plait entre nous: cela ne convient pas à la simplicité Chretienne dont nous faisons profession.

#### LETTRE IV.

L'Esprit de Dieu par le don du pur amour purisse & l'esprit & le corps,

1. V Oilà, mon cher enfant, un billet que j'ai tiré pour vous à la Pentecôte. J'en ai fait, comme à l'ordinaire, pour tous les enfans du divin petit Maitre. Je les ai tirés enfuite, après avoir prié. Voilà celui qui vous est échû: la providence a tout acommodé:

J'ai envoié cette lettre à tous les enfans en leur envoiant les billets: & comme vous n'êtes point avec eux, je vous

l'envoie separément. La voici.

" 2. Je prie le Saint Efprit de remplir " le cœur de mes chers enfans, & de " leur donner cet amour chafte qui ne " regarde que Dieu en lui-même & pour " lui-même, fans égard à nos propres " interêts. Cet amour pur rend l'ef-" prit & le corps chaftes, netoiant , l'esprit de toute idée, opinion, raisonnement propre, pour le soumettre à la foi; & faisant que toutes les puisfances réunies auprès de leur centre, laissent le corps sans vigueur pour le mal. La chasteté du corps consiste à s'éloigner non seulement de tout plaisir illicite, mais à se priver souvent de ceux qui sont permis, pour l'amour de celui dont il est dit: (a) PRO-POSITO SIBIGAUDIO, SUS-TINUIT CRUCEM. J'ai prié pour vous tous dans cette grande fète. Voila des billets que je vous envoie après les avoir faits & invoqué le S. Esprit. Je les ai tirés pour chacun , tels que la Providence les a envoiés. " Je prie Dieu qu'il vous soit toutes , chofes. VENI SANCTE SPI-RITUS.

Crojez que vous m'êtes très - cher en Jésus-Christ, & que je ne vous oublierai jamais.

Don de force: fruit de douceur.

La force est dans la douceur, comme

(2) Hebr. 12. vl. 2. Au lieu de la vie tranquile & beureuse dont il pouvoit jour, il a mieux aimé soufrir la croix.

dit l'Ecriture: (a) par la patience vons posséderez vos ames. Une ame qui s'acoutume à la patience, porte les plus grandes adversités sans s'ébranler: & c'est la vraie force.

(b) Sine tuo Numine
Nibil est in homine,
Nibil est innoxium.

Don de crainte : fruit de charité.

Fuions la crainte mercenaire, Ne craignons que de vous déplaire,

Un véritable Enfant craint votre feul

Et ne peut plus craindre vos

#### LETTRE V.

Ne point s'ocuper de soi, mais de Dieu seul; & prier pour obtenir son amour.

I. J E reçus hier au foir votre lettre, mon cher Fils en Notre Seigneur.

(a) Luc. 21. vl. 19. (b) C. a d. Sans vom, & Dien, rien de bon fest dans Phomme, Rien qui soit innocent. Je vois que Dieu se plait à vous exercer pour vous acoutumer à la patience. Tous ces dérangemens en nous exerçant nous acoutument à pratiquer la vertu. Tout ce qui va contre notre humeur, qui renverse nos mesures, nous est très-utile si nous en faisons bon usage. Cela nous acoutume peu à peu à vaincre notre ennemi, qui est notre nous-même, nos inclinations, nos pafsions. Ne vous étonnez pas des penfées qui vous viennent, lors que Dieu vous fait la grace de pratiquer quelque vertu. Il faut que le Diable tàche d'avoir sa proie de façon ou d'autre: mais le mépris que vous en ferez, fans vous en ocuper, le rendra confus; il fera pourtant toujours ravi de vous ocuper de vous-même. Laissez-le donc là, & n'y pensez pas davantage.

2. Quand ce que vous avez oublié de me dire feroit plus considérable, je ne voudrois pas que vous vous en ocupassiez un seul moment. Quand vous ètes inquiet, & que vous voulez vous ocuper de vous - même, tournez - vous vers le Seigneur: priez-le de ne plus permettre que vous vous ocupiez de rien que de lui seul. En vérité tout le reste ne vaut gueres la peine d'ocuper un honnête homme. Commençons ce que nous devons faire éternellement : jamais nous ne serons sans être ocupés de Dieu. Que la seule fragilité humaine nous fasse perdre cette vûe. Quand je dis vine, ce n'est pas une pensée que je demande; mais le poids de tout le cœur. (a) Mon amour est mon poids. Plus j'aime, plus je suis entrainé par cet

objet aimable.

3. Je vous prie de laisser tomber les activités de la tête, qui desséchent le cœur. Faites une oraifon d'afection entremêlée d'un peu de filence, comme de dire: Mon Dieu, je voudrois vous aimer autant que vous le méritez : faites du moins que je vous aime autant que J'en suis capable. Puis restez quelque tems dans un filence respectueux devant Dieu, & dites : Etendez mon cour, ufin qu'il contienne plus d'amour : faitesle dissoudre, afin qu'il s'écoule en vous. Ce sont de petits essais. Vous direz ce qui vous viendra; mais agiffez plutor par le cœur que par la tête : & après quelques afections, demeurez en filen-

<sup>(</sup>a) Paroles de S. Augustin, Confest. Live.

ce avec une profonde humilité & un respect plein d'amour. Croiez que vous m'étes très-cher, & que je ne vous oublierai jamais dans le Seigneur. Ma fanté vacille quelque fois, mais ce n'est rien. Je prie Dieu qu'il vous conserve. Amen!

Ici devoit suivre la Lettre qui est déja imprimée dans le TROISIE'ME VO-LUME, Lettr. XXII.

#### LETTRE VL

Ne s'ocuper que de Dieu : le servir avec étendue & joie de cœur, bien qu'on Soit foible. Retraite dans le cœur. Oraison. Lecture. Oubli de soi-même.

7 Ous me tenez fort au cœur, mon cher E. & je ne vous oublie pas auprés de Dieu. Il me semble que je ne le pourrois quand je le voudrois. Je serois bien fâchée que vous fuffiez ocupé ni de ma fanté af de quoi que ce soit qui me regarde : car je désire que vous soiez ocupé de Dieu seul. Quand un homme fait une belle statue, Section of Man of the section

chacun admire sa statue; mais nul ne se met en l'esprit de penser de quel instrument il s'est servi pour la faire. Ce ne font souvent que de petits ferremens fort méprifables. Ainsi le divin Maitre pour faire ses plus beaux ouvrages se sert de fort vils instrumens : Il ne faut regarder que sa main, & non les sujets qu'il prend pour achever son œuvre. Il est néanmoins certain que s'il se sert des instrumens souples & pliables, qui ne lui font aucune résistance, moins ils ont d'éclat en eux mêmes, plus ils sont propres en sa main, [qui fait tout] afin que l'œuvre ne soit point atribuée à Phomme, mais à Dieu (a) comme dit S. Paul.

2. Soiez fidéle & sans scrupule à suivre le chemin qui vous a été marqué. Plus vous y serez fidéle, plus vous atirerez les graces de Dieu sur votre ame. Ne soiez point ravaudeur, mais étendez votre cœur, comme dit (b) David, pour courir dans la voie de ses préceptes. Faites avec joie ce que vous faites; car nous servons un si grand Maitre, que nous devons être comblés de joie en le servant. C'est un Dieu dont la bonté est

(a) 2. Car. 4. vf.7. (b) Pf. 118. vf. 32.

immense. Il ne chicane point avec nous, & ne fait aucun incident à un cœur simple & droit qui veut l'aimer pour lui même. Si l'on tombe, il faut se relever, & recourir à lui du fond du cœur, être humilié de notre misére sans en être jamais découragé. Retenez bien ceci; car ce doit être la regle de votre vie.

3. Nous fommes si foibles, qu'il ne faut pas nous étonner si nous bronchons souvent; mais implorons aussi souvent le secours du divin (a) petit Maitre. Sa petite main est d'autant plus sorte, que nous sommes plus foibles. J'espère de sa bonté qu'il s'imprimera lui-même dans votre cœur. L'amour fait souvent semblant de se cacher asin de réveiller notre paresse, & que nous le cherchions avec plus d'ardeur: mais lorsque nous le croions plus loin, c'est alors qu'il est plus proche de nous.

4. Les images ne s'impriment point dans le cœur, mais bien dans l'esprit. Il ne faut pas vous étonner de l'inconfiance de l'esprit lors que le cœur n'y a point de part. Votre cœur sera toujours un refuge assuré pour vous retirer & vous défendre de tout ce qui se passe

<sup>(</sup>a) c. à d. de Jéfus-Enfant.

dans votre esprit. Quand votre esprit est assiegé de diserentes pensées, retournez à votre cœur, & implorez là le secours de Dieu. Ne vous avisez jamais de vouloir mener le divin Maitre; mais laissez vous conduire par lui dans les sentiers qu'il vous a marqués, & qu'il a préparés pour votre ame: car quoiqu'il soit pour tous (a) voie, vérité, & vie; comme il est immense, il a une infinité de sentiers par lesquels il conduit ceux qui s'abandonnent à lui sans reserve.

fixe pour l'Oraison, lorsque vous croiez qu'il est tems de la quiter, & que le Maitre vous rapelle par un certain petit recueillement, restez-y encore quelques momens pour lui obeir: mais lorsque c'est le scrupule qui vous retient, ne le suivez pas. N'interrompez point votre atrait, à moins que vous n'y soiez engagé par quelque événement dont vous ne pourriez vous désendre: car lors qu'on est atiré au dedans, c'est une recolte que l'on sait, & souvent on perd de grands biens pour interrompre ce recueillement.

<sup>(</sup>a) Jean 14. VL 16.

6. Quand vous lifez, lifez simplement pour vous recueillir, & non pas pour voir si vous êtes selon ce que vous hiez. Cela ne vous ferviroit qu'à vous ocuper de vous-même, ce qui est une très mauvaise ocupation. Allez donc à Dieu au - dessus de tout ce qui vous regarde. Vous ne pouvez point vous défaire des importunes pensées de la vanité qu'en vous oubliant vous - même. C'est ce qui fait que je vous recomman. de si fort cet oubli. Allez toujours avec courage, quoique vous ne voiez rien encore; parce que Dieu fera fon ouvrage en vous lorsque vous y penserez le moins. Je le prie d'être lui-même votre fidélité. Soiez persuadé que vous m'ètes plus cher, & beaucoup plus cher, que je ne pourrois vous le dire, & que je désire fort votre perfection. Comptez fur Dieu, & nullement fur vous.

#### LETTRE VIL

Aprendre à rentrer en soi. Ne se décourager pour les imaginations & distractions involontaires. Fidélité aux lunieres de Dieu. Observations sur le recueillement, ses moiens & empéche-

J. TE vous ai mandé, mon cher F., de vous enfermer dans votre citadelle lorsque vous êtes ataqué par les sentimens soit de vanité, soit autres. Pavoue que cela est difficile au commencement; parce que l'on marche la nuit & à tâtons, & qu'on a peine à en trouver la porte : mais à force de faire ce chemin, il devient fort aifé. Quand vous ne vous y retireriez que pour des momens, ces momens ôtent à l'ennemi beaucoup de ses forces. Quand il veut revenir à la charge, il faut rentrer dans ce même lieu, & faire comme un homme qui voit sur le bord de l'eau, lors qu'il est en pleine eau lui - même, des gens tous armés qui le mirent pour tirer fur lui : il ne fait autre chose que de faire le plongeon dans la riviere, & cela aussi long-tems qu'il aperçoit les ennemis.

Ne vous découragez point pour toutes les folies de votre imagination: car vous n'en ètes pas le Maitre, il susit pour vous de ne pas agir en conséquence, & de retenir votre langue, & ne rien dire qui puisse vous satisfaire. Quand vous y avez manqué, humiliez vous devant Dieu, & ne vous en inquiétez pas. Un enfant qui aprend à marcher, fait souvent des faux pas; il tombe & se reléve. Faites en de même. Je ne doute point que la nature ne soit fort contente lors qu'elle trouve des amusemens & des compagnies agréables. Lors qu'elles viennent par providence, il faut les sousrir sans s'y atacher, & j'espère que le bon Dieu ne vous laissera pas long-tems dans ces sortes d'amusemens qui peuvent vous nuire.

2. Une des plus grandes graces que Dieu puisse faire à une ame, c'est de l'éclairer sur ce qu'elle a à faire de moment à autre. La fidélité à suivre cette lumiere en atire une autre; mais lors qu'on y est infidele , Dieu fe retire , & paroit ne plus rien demander, ou du moins, il le demande moins fréquemment. C'est un des points les plus essentiels de la vie spirituelle, auquel vous devez tâcher de vous rendre plus fidéle. Néanmoins lorsque vous aurez manqué, ne vous entortillez point en vous même par trop de réflexions; mais humiliez vous profondément dans la vue de votre bassesse, disant à Dieu: Voila de quoi je

fuis capable; je vous en ferai bien d'autres, si vous ne m'aidez. Prenez ensuite une resolution avec sa grace d'être plus sidéle, & n'y réslechissés plus après: car le Démon ne travaille qu'à vous entortiller en vous-même, qu'à vous retrécir

le cœur, & à vous décourager.

3. Quand je vous ai mandé de n'être pas ouvert avec tout le monde, c'est sur ce que vous vouliez mander à \*\*. Pour avec \*\* & avec moi, vous ne sauriez être trop ingénu. Je ne prens pas les choses plus fort que vous ne me les dites; car je sai bien que ce ne sont que des bagatelles : mais lorsque ces mêmes bagatelles vous viennent pour les dire, il faut le faire simplement, quand vous en avez l'ocasion, & non autrement, fans vous en faire un scrupule. Je veux que vous soiez fidéle à Dieu, & non scrupuleux : car le Démon ne demande qu'à nous ocuper de nous mêmes. Allez à Dieu d'un cœur étendu, vous ne fauriez trop l'avoir de la forte pour y loger l'immensité même.

4. Lors que vous n'avez pas pû lire avant que de faire Oraison, il ne saut pas vous faire une pratique de lire après. Lors que je vous ai dit de lire avant

l'Oraison, ç'a été pour vous faciliter le recueillement; & lorsque je vous ai dit d'entremèler les afections, c'a été pour la même chose, & pour ramener votre esprit lorsqu'il est trop distrait : mais lors que vous êtes recueilli, il faut bien vous donner de garde d'interrompre le recueillement pour produire des afections parce que je vous ai dit d'en produire. Allez à Dieu comme un enfant. plus par l'amour que par la crainte. Dieu veut qu'on agiffe avec lui en enfant, & c'est ce qui lui plait davantage. Les distractions sont un éfet de la foiblesse de l'homme: Lorsqu'on ne s'en est point aperçu, quoi qu'elles aient duré un tems considérable, elles ne sont point volontaires. La volubilité de l'efprit est étrange : il faut la porter comme une infirmité de l'humanité. Vous devez croire que j'aurai une grande joie de vous voir.

Addition qui étoit au bas de la Lettre; & qui paroit être d'une tierce per-Sonne.

" Il me vient au cœur, mon cher n frére, de vous dire que dans la grace p comme dans la nature, tout ce qui

## 22 Recueillement. Courage. &c.

est le plus réel & le plus intime, est ce qui se sent le moins. On ne voit point comment les arbres croissent : On ne sent point les circulations infinies que la viande fait dans nos corps pour en devenir la substance. Vous avez un beau Discours (a) là desfus qui commence: Ce n'est pas a du pain seul que l'homme vit &c. Les fentimens, l'imagination & la raison, font ce qui se fait le plus apercevoir en l'homme : mais ce n'est que l'acn tion fonciere de la volonté qui le rend ce qu'il est devant Dieu, & il faut s'acoutumer à faire peu de cas des » trois premieres pour donner place à p cette pente & tendance centrale qui peut subsister au milieu de toutes les a distractions & divagations involontaires. Pardonnez moi si je dis cela. Pai été toujours peiné avant que \*\* m'eut apris cela, & je vous l'ai dit, , ce me semble, par simplicité.

s contage chine la nistate, tout co qui

me vient ha gwar, mon ches

LET-

<sup>(</sup>a) Ce Discours se trouve imprimé depuis pen dans le I. Volume des Discours Chrétiens & Spizituels, & c'est le douzième &c.

#### LETTRE VIII.

Lecture, quand elle doit préceder la priere, ou non. Eviter les amusemens. Ne point s'étonner de ses foiblesses.

J'Etois fort en peine de vos nouvelles, & dans la resolution de vous écrire, lorsque j'ai reçu votre lettre.... Nous avons perdu \*\*. J'ai écrit plusieurs lettres de consolation à \*\*\* qui devoit s'atendre depuis long tems à cette perte. Il ne laisse pas d'ètre fort assigé;

yous connoissez son cour.

I. Votre disposition malgré votre soiblesse ne laisse pas de me saire un grand plaisir. Lorsque je vous ai mandé de lire quelque chose avant la priere, ce n'a été que pour vous faciliter le recueillement; parce que lorsqu'on a été dissipé par divers objets, ces objets ne s'ésacent pas si aisément de l'imagination. Un moment de lecture entre la dissipation & la priere fait un bon éset. Ce n'est pas pour vous ocuper de ce que vous aurez lu que je vous ai conseillé la lecture, mais seulement pour vous saciliter le requeillement. Lorsque vous vous sentsDieu vous y apelle, il ne faut point lire. La même lecture qui serviroit à vous recueillir lorsque vous ètes dissipé, vous dissiperoit lorsque vous avez une tendance au recueillement. Il faut done suivre simplement & librement la disposition où vous vous trouvez. On donne de la nourriture à celui qui en a besoin :
mais on ne sorce pas à manger celui qui est déja rempli : c'est pourquoi il faut prendre les conseils avec une certaine discretion, selon les besoins présens.

2. Pour ce qui regarde les amusemens, c'est sur quoi vous devez le plus vous combatre; parce que votre naturel deviendroit indolent & paresseux; ce qui vous empêcheroit de remplir vos devoirs avec exactitude. Ces sortes de naturels ne trouvent presque du tems pour rien: de sorte qu'il saut se précipiter pour faire en peu d'heures ce qu'on auroit sait en plusieurs avec facilité & d'un esprit reposé. J'espére que le divin Maitre qui vous aime, & qui prend soin de vous, vous donnera cette discretion si nécessaire. Je ne sai pas ce que vous m'avez sait; mais vous êtes bien

bien cher à mon cœur, & je prie se bon Maitre, que vous foiez toujours du nombre de fes enfans.

3. Ne vous étonnez pas d'être foible. Il est bon que vous sentiez ce que vous êtes. L'orgneil & l'apui en soi même déplaisent bien plus à Dieu que les soiblesses, qui n'aiant rien de volontaire, nous sont connoître ce que nous sommes, & nous obligent en même tems à mettre toute notre confiance en Dieu & à nous abandonner à sa conduite. J'aurois une véritable joie de vous voir & de vous dire bien des choses pour \*\*\*, Je vous embrasse comme une mére tendre & asectionée.

#### LETTRE IX.

Pensées qu'il faut laisser tomber, ou s'en ouvrir : pourquoi, & jusqu'à quand.

I. J'Ai été très satisfaite, mon cher E., de votre visite, & j'espère que le divin Maitre vous comblera de plus en plus de ses graces si vous lui êtes sidéle. Laissez tomber le plus que vous pourrez les pensées qui vous viennent;

Tome I V.

des

parce que je crains que cela ne vous diftraile trop, & ne vous fasse perdre la tranquilité. Ne dites que celles que vous vous sentez presse de dire, & qui restent quand vous ne les dites pas. Il faudra vous borner dans la suite à ne les dire qu'à \* \* \*. Et j'espère que lorsque Dieu aura exercé cette simplicité qui vous est si nécessaire, cela tombera de foi-même.

2. Tant que les choses nous font peine à dire, Dieu nous oblige à les dire pour nous faire mourir à nousmêmes, & pour nous faire aquerir cette simplicité qui lui est plus agréable que tout le reste : mais lorsque les répugnances sont passées, il cesse de nous les demander : non qu'il ne faille pas toujours être ingénu & simple; car le défaut de la plûpart est d'être trop resserrés, & de ne pas dire les choses, ou de ne les pas dire entierement comme elles font, ou par orgueil, ou par une mauvaise honte; & c'est l'écueil de la plûpart. Allez donc simplement & bonnement. Laissez tomber ce qui ne fait que passer, il en restera toujours assez pour vous tenir fouple & petit. Croiez que vous m'êtes bien cher en Notre Seigneur.

#### LETTRE X.

Soupirs échapés : s'ouvrir à qui & sans afectation : simplicité : égalité : fidélité : humilité.

I. J'Ai reçu votre Lettre, & je suis toujours contente de vos dispositions. Pour ces petits soupirs qui vous échapent de tems en tems, ils sont assez remarquables quelquesois: mais tout cela tombera, & se concentrant dans votre sond deviendra plus imperceptible à vous-même & aux autres. Je ne croi pas que vous deviez ni asecter cela, ni vous gêner pour le contraindre; mais vous abandonner au divin petit Maitre, & le laisser faire en vous ce qu'il lui plait.

2. Ne vous ouvrez point qu'à \*\*: l'ame au commencement a une simplicité à tout dire, laquelle est bonne dans son principe; mais l'amour propre s'y peut mêler, & nous perdons quelque-fois la simplicité en voulant être trop

simples : de plus, il y a très - peu d'ames qui soient capables de goûter la fimplicité qui dit tout ; & ne diffimule rien : au contraire v cela leur donne ocalion de faire des retours & des reflexions qui leur huisent après. Il y a très peu d'ames qui foient capables de porter l'extérieur , beaucoup moins l'intérieur des autres. C'est une regle constante de tous les Spirituels, de ne s'ouvrir à aucune créature, qu'à ceux que Dieu nous donne lui - même pour nous conduire.

2. Votre naturel eft tendre & sensible. Il faut des le commencement vous acoutumer à vivre par une foi simple, égale, sans beaucoup vous embarasser des fentimens : autrement quand le tems de la fécheresse viendra, vous auriez de la peine à tenir ferme. Soiez toujours fidéle au milieu de vos infidélités , & fervez vous de tout ce que vous remarquez en vous pour vous humilier, & vous rendre méprisable à vos propres yeux. De nous compter pour rien & de tendre au néant, c'est le chemin & la fin de toute perfection. Soiez persuadé de toute ma tendresse. Je vous porte dans mon cœur, comme un de mes plus chers enfans.

Soiez bien petit, bien fidéle: mourez à tout: oubliez vous vous-même; & vous ferez dans la vérité. N'oubliez pas la nuit de Noël; & si vous êtes auprès de \*\* qu'il dise la Messe pour tous les enfans dispersez. Communiez à oette intention.

# LETTREXI

#### Lettre de Consolation.

I. M On cher \* \* 'quoique ma douleur foit plus grande que je ne puis vous le dire, je ne laisse pas de prendre part à la vôtre. Que vous perdez, & que nous perdons tous! On peut dire que l'Eglise de \*\* a perdu sa plus vive lumiere. Mais la volonté de Dieu, qui nous doit être au dessus de tout, est l'unique consolation qui nous reste. Je ne le plains point; parce qu'il est arrivé au terme qui est sans bornes & sans limites, où il jouit de celui qu'il a voulu, qu'il a cherché, & auquel il a consacré tous les momens de sa vie. Comme je ne doute point qu'il ne soit mort dans un abandon entier entre les mains de Dieu, aussi ne doute-je point de sa béatitude. N. N. ne seront gueres moins touchés que nous le sommes de sa mort. Les ennemis de l'Eglise en triompheront, mais les serviteurs du Seigneur, en quelque lieu de la terre qu'ils soient répandus, prendront part à notre douleur.

2. J'ai de la consolation d'aprendre que vous avez un frére qui veut apartenir au Seigneur. Aidez-le en tout ce que vous pourrez sans avoir égard à vous-même; puis qu'il n'a que vous, & qu'il a une entiere confiance en vous. En vous abandonnant à Dieu, il vous donnera pour lui tout ce qui est nécessaire. Ne doutez point de ma tendresse, & de la disposition où je suis, (si Dieu me laisse encore en vie après de si grands coups) de vous rendre tous les services que Dieu voudra que je vous rende selon ses desseins éternels sur votre ame. Je vous embrasse de tout mon cœur.

in the said when he

i a lo les a const les mondes

#### LETTRE XII.

Penfées involontaires. Mort Claré-

I. JE vous suis tout à fait obligée, mon cher \*\* du compte que vous avez bien voulu me rendre de ce qui est arrivé à la mort de \*\*. Ce recit m'a fait un plaisir douloureux. Je ferai un grand cas du reliquaire &c. Il me semble que si je venois à mourir, il me porteroit bénédiction. Ne pourroisje point en avoir un portrait?

Pour ce qui vous regarde, il ne faut pas vous mettre en peine de tant de penfées involontaires, qui viennent dans le bien comme dans le mal. Ce n'est pas

qu'on ait une vraie volonté de paroitre bon aux yeux des hommes; mais c'est que l'amour propre ainsi qu'un serpent se glisse par tout. Il faut toujours qu'il léve la tête de quelque manière

que ce soit.

-B

5

2. Le petit mot que vous m'avez mandé que N. ne cherchoit pas à faire parade d'une belle mort, m'a fait grand plaisir. J'ai bien compris qu'il seroit simple, uni, recueilli en soi-même dans cet instant. C'est là où il saut saire usage de la mort qu'on a pratiquée pendant sa vie. Celui qui est véritablement mort, ne songe pas à se saire briller aux yeux des hommes. Il remplit seulement une mort Chrétienne; du reste, il demeure seul à seul avec Dieu, & il lui sust non seulement que Dieu voie sa mort, mais que Dieu l'opère. N. ne sortira jamais de mon cœur. Je crois que son souvenir vous sera sort utile, & que vous le trouverez dans vos besoins.

Mon cher E., croïez que vous m'étes doublement cher présentement, tant à cause de vous, que de celui qui s'est éloigné de nous pour retourner dans son principe. Si nous pouvions désirer quelque chose, ce seroit de l'y aller joindre: pour moi, il me semble que je n'ai plus rien à faire sur la terre.

# LETTRE XIIL

La simplicité doit être recueillie & prudente. Vous êtes trop plein de faillies, & vous fortez trop au dehors. L'ufage que vous devez faire de la vûe, & de la connoillance des bonnes ames, est de vous recueillir au dedans, pour tâcher de participer à leurs graces, & non pas de vous épancher au dehors; votre Intérieur n'aiant pas encore une certaine consistance, c'est vous répandre comme l'eau.

Je vous prie donc de vous acoutumer à plus de filence & de recueillement; ce qui n'est point contraire à la simplicité: car la simplicité, qui nous évapore au dehors change de nature, & devient imprudence. C'est pourquoi le même Sauveur, qui nous a dit, (a) Soiez simples comme des colombes, nous dit aussi, soiez prudens comme des serpens. Il faut être extrêmement simple à l'égard de ceux que Dieu nous a donnez, & auxquels nous devons nous ouvrir; mais plus circonspects à l'égard des autres.

(e) Matth to. vl. 16.

the decousable from the delichestics

TEL and I god contained to the

#### LETTRE XIV.

Sur le même sujet.

JE dois vous dire qu'il y a une grande diference entre s'épancher trop sur ce qu'il faut faire, ou sur ce qu'il n'est pas nécessaire de dire, & se resserrer quand il faut parler ou demander conseil. Je vous en ai dit un mot dans une lettre que vous aurez dû recevoir déja. Demandez à Dieu qu'il vous donne la sagesse de son Esprit avec la simplicité qu'il vous a acordée, & alors vous garderez le juste milieu, sans aller aux extrémités.

2. Comme la vraie simplicité nous enseigne à retrancher toutes paroles, toute action, toute réslexion superflues, de même la vraie prudence nous enseigne à ne parler, à n'agir que quand il faut, dans le moment qu'il faut, dans une dépendance & une atention à l'Esprit de grace. A proportion que vous vous livrerez à cet Esprit de grace vous deviendrez simple & sage; simple, sans détours & sans multiplicité; sage, sans prévoiance humaine & ré-

flexions inquiétes. Les \* \* vous aiment tendrement, & yous font fort unis.

#### LETTRE XV.

Comment remédier au trouble qui vient de dissipation ou de mélancolie. Danger Es reméde du découragement.

E voi bien, mon cher E., par votre derniere lettre que vous m'écrivites en quitant \*\*, que votre ame étoit alors dans le trouble. Ces sortes de mésaises, qui viennent ou de la diffipation ou de la mélancolie, font que nous nous plaignons fans favoir bien où est notre mal. Je ne puis donc vous rien dire pour vous remettre sinon de vous tenir en repos auprès de Dieu. Exposez vous auprès de lui comme un pauvre mendiant malade. Le filence & la solitude guériront votre ame fatiguée par le commerce des créatures. Ne vous découragez point: ne croiez point que les forces vous manquent : c'est plutôt le courage. Quand Dien nous ôte les forces, il nous porte luimême; mais quand l'amour propre nous les ôte, nous nous laissons engourdir sans avancer. Notre ame alors au lieu de se relever après ses chutes, se laisse abatre par une vue & un dépit

proprietaire de nos misères.

2. Ne vous laissez donc point abattre : Ranimez vous : recourez à notre cher Pére ; regardez - le par la foi qui vous tend la main pour vous relever f il est plus proche de vous que s'il étoit fur la terre; il connoit vos besoins, vos foibleffes, vos miféres: il y compatit : fes fecours feront d'autant plus éficaces, qu'ils ne sont plus les objets de vos sens & de votre imagination. It ne parle plus à vos oreilles; mais étant dans le fein de Dieu son action fur votre ame fera beaucoup plus intime, pure, vitale, & participée même de la force de la Divinité. Regardez - le donc avec un oeil de foi . & dites - lui au fond de votre cœur : mon cher Pére, intercedez pour moi: v nez; je veux vous fuivre, mais je ne puis pas: puis taifez vous, reposez vous sur son sein, enfoncez vous y; il vous introduira un jour dans celui de Dieu.

3. Aiez la foi seulement, & toutes

ces montagnes qui vous acablent, qui vous séparent du Seigneur, qui vous épouvantent, seront transportées & jet-tées dans la mer. O mon cher E., si vous saviez ce que c'est que de suporter vos miséres en vous haissant vous même, que vous tronveriez de paix au milieu de toutes vos foiblesses! je vous conjure donc de ne vous point décourager. Vous ne pourriez jamais vous corriger par votre chagrin. L'oeuvre de Dieu ne s'acomplit point par notre colere & nos dépits contre nous mêmes; mais par une humble perséverance.

4. Quand je vous ai dit de ne vous point épancher trop au dehors, je voulois dire seulement, qu'il ne faloit point vous ouvrir indiféremment à tout le monde. Il ne faut pas que mes confeils vous gênent, vous entortillent, & vous multiplient. Mais à mesure que l'Esprit de grace aura pris le dessus du vôtre, vous comprendrez ce que j'ai voulu vous dire. Il n'y a rien pour vous présentement que le repos, le silence, la paix, le recueillement: ils vous remettront dans votre place. Je vous embrasse, mon cher E.; je vous porte dans mon cœur comme une mére

tendre porte son petit dans son sein. Ecoutez votre mere: nourrissez-vous de ce qu'elle vous donne à la plus grande distance des lieux.

#### LETTRE XVI

ated to the season of

Ne se rebuter d'être repris. Fidélité à ne point nourrir ses pensées, à ne s'ocuper de soi, à l'Oraison &c.

1. TL y a bien de la diférence à dire tout ce qui se passe dans l'imegination, ou à demander confeil. Il faut être affez humble & petit pour le demander dans l'ocasion, & trouver bon que vos amis vous reprennent lorsqu'ils croient que vous n'avez pas bien fait. Sans cette docilité & petiteffe vous n'avancerez point dans la correction de vos défauts : & bien loin que les petites reprimandes que l'on vous fait, doivent vous fermer le cœur. elles doivent l'ouvrir aux marques d'amitié que l'on vous donne en cela : car personne ne prend plaisir à dire les défauts aux autres. On aime beaucoup mieux leur dire des choles agréables & qui les contentent.

2. Evitez la molesse & la paresse. Pour les choses qui vous arrivent sans . vous, ne vous en inquiétez pas; vous ne ferez criminel qu'en négligeant de laisser tomber les pensées qui y peuvent donner lieu, c'est pour cela que vous devez avoir une très-grande fidélité. Défocupez-vous de vous le plus que vous pourrez: les réflexions que vous ferez fur vous-même, ne serviront qu'à vous donner de la vanité ou du découragement. Soyez fort exact à vôtre Oraison & à vos lectures quoi que vous n'y trouviez aucun goût : c'est dans ce tems-là qu'on doit marquer davantage sa fidélité à Dieu: car lorsque l'Oraison est goûtée, on en feroit beaucoup sans peine. Ceux qui font le moins fidèles à Dieu, vou-droient en faire beaucoup avec goût. Allez donc par un grand abandon à Dieu, une grande droiture & fimplicité de cœur, & un grand oubli de vous-même : c'est à quoi vous êtes apellé. Pespère beaucoup de votre ame si vous êtes fidèle à Dien.

X 12 , & Paccipilinera a develor Can-

# LETTRE XVIL

Se souvenir de Dieu, grand remède contre les défauts & le découragement. Combatre sa tenteur. N'envisager que Diou, pour lui plaire.

I. J'Ai reçu , mon cher E., votre lettre du 26 Mars avec plaisir. Malgré tous les défauts dont vous me parlez , je ne laisse pas d'y découvrir beaucoup de grace , dont vous devez être redevable à Dieu. Il ne faut point vous décourager pour vos foiblesses; mais au contraire , vous abandonner davantage à Dieu. Vous l'oubliez trop; & c'est la source de vos désauts : mais prenez courage. Vous ne pouvez avoir une meilleure compagnie , que celle de Madame \*\*. Si vous vous y dissipez, vous vous dissiperiez bien davantage ailleurs.

Je suis ravie que vous vous ouvriez à \*\*. C'est le mieux que vous puissiez faire dans le lieu où vous êtes, & j'espére que votre simplicité lui servira, & l'acoutumera à devenir simple. Je le salue avec respect, & je désire de tout mon cœur pour lui te que mon cher Pere lui a désiré. Il faut esperer que ses prières feront plus que

toutes les paroles.

2. Prenez courage, & tâchez de vaincre votre lenteur, & votre amufement; car quand on y est une fois habitué, on a toutes les peines du monde à se vaincre là dessus. Pai connu des personnes, fort parfaites d'ailleurs, qui à force de s'être accoutimées à une certaine indolence, croioient courir la poste lorsqu'elles ne faisoient que marcher dans leur chambre. l'espére beaucoup de votre ame fi vous êtes fidéle à Dien. Quitez vous vous même. & vous trouverez tout. Ne songez à plaire qu'à Dieu seul, & non aux créatures; & pensez encore moins à vous satisfaire vous - même. Croyez moi toute à vous dans notre cher & divin petit Maitre there was defoiled why any amplification

time te provincia de la como de l

# LETTRE XVIII.

Combatre l'indolence, la lenteur, l'àmusement, les pensées. Se faire violence au commencement, après quoi, le reste devient facile.

1. TE vous dirai d'abord, que la fource de tous vos défauts vient de votre indolence, de votre pareffe, & de vos amplemens inutiles, qui prenant presque tout votre tems, vous empêchent & de remplir vos devoirs envers Dieu, & de finir vos afaires. Outre qu'il est de grande conséquence d'aller toujours contre son naturel, enforte que delui qui est trop vif doit laisser tomber sa vivacité avant que d'entreprendre quelque chose, & celui qui est paresseux doit au contraire s'évertuer pour vaincre sa paresse; il ne faut pas se laisser aller aux amusemens: & si vous étiez bien sidéle à Dieu, it vous feroit sentir lorsque vous auriez donné un tems sufisant à vos visites, qu'il faudroit se retirer. L'amusement & l'indolence acoutument à une certaine molesse qui est un grand obstacle

à l'Esprit de Jésus-Christ, & d'autant plus dangereux, que l'âge, qui diminue la vivacité, augmente au contraire

l'indolence & la pareffe.

0

e

ł

Z

t

2. Travaillez donc courageusement à détruire votre naturel. Levez vous le matin quand vous êtes éveillé & qu'il est heure de vous lever, fans refter plus long-tems dans votre lit: ces fortes de naturels ont besoin de se faire à tout moment violence. Après que vous aurez prié Dieu, faites fans y manquer avec le plus de diligence que vous pourrez vos petites afaires, fans les laisser acumuler en les remettant au lendemain : cal la pareffe d'au--jourd'hui ne vous donnera pas' plus de vigilance & d'activité pour le lendemain; au contraire, elle vous entretiendra dans une certaine moleffe qui vous rendra ce que vous aurez à faire demain plus dificile & plus ennuieux. Vous êtes vif où il ne faut pas l'etre, & vous ne l'êtes pas où il faut.

3. Craignez sur-tout le découragement, de diferer l'Oraison, de la quiter même sous prétexte que vous n'y êtes pas recueilli comme vous le voudriez. Comment voulez-vous être recueilli après de si grandes dissipations?
Si vous voulez que vos pensées ne
viennent pas en soule vous inquiéter
dans la priere, ne leur donnez pas la
liberté d'entrer en soule pendant le
jour & de faire dans votre tête autant
de séjour qu'il leur plait. Acoutumez
vous à leur sermer la porte pendant
le jour lorsqu'elles veulent entrer,
c'est à dire, laissez les tomber dès qu'elles se présentent: ne les entretenez pas
volontairement, & tournez vous du
côté de Dieu.

4. Plus vous avez de peine à le faire dans ce tems là, plus devez vous alors vous faire violence pour vous retourner vers Dieu; car il n'est pas discile de le suivre lorsqu'il vous atire d'une maniere sensible. Dieu nous montre alors sa sidélité; mais nous ne lui donnons des témoignages de la nôtre, qu'en faisant violence à notre naturel pour le chercher de tout notre cœnr. Il saut le chercher jusqu'à ce que nous l'aions trouvé; fraper jusqu'à ce qu'il nous ouvre; demander jusqu'à ce qu'il nous ait acordé sa divine P R E'S E N.

CE, qui est la feule chose qui puisse remédier à tout ce qui nous arrive.

5. Il faut au commencement fe faire beaucoup de violence mais dans la fuite cela devient aifé & comme naturel. Nous n'aquerons jamais rien qu'il ne nous en coute quelque chose. C'est présentement le tems de labourer votre terre. Il faut que le soc de la charue, c'est à dire, la violence, ouvre votre cœur : mais après que le divin Maitre y aura mis la femence, il n'y aura plus pour vous qu'à la laisser croitre & fructifier. Prenez done courage: car Dieu vous ayant apellé à sa milice, ce seroit une chose bien honteuse à vous si vous retourniez en arriere, & si vous refusiez le combat. J'espére que ce sera tout le contraire, & que votre ame étant fidéle, vous serez un des vaillants soldats de Jésus-Christ. J'espere beaucoup de votre ame fi vous êtes fidéle à Dieu. Je prie Jésus-Christ de vous donner cette paix qu'il donna à fes Apôtres après sa résurrection. account of the constitution of

Cétoit ici la place de deux lettres confécutives, qui sont déja imprimées dans le volume précédent, & qui en font, Pune la XXI. pag. 60. & Patte tre la XLVI. pag. 130.

## LETTRE XIX.

Ohoses qui déplaisent le plus à Dieu dans nous. Souvrir promtement quand Dieu le veut. Avis sur les pensées, sur l'Oraison, sur l'acquisition de la douceur & de l'humilité de J. Christ.

I. T'Ai recu hier au foir, mon cher E., votre lettre où vous dépeignez vos dispositions avec votre ingenuité ordinaire. Comme rien ne déplait tant à Dieu que l'amour propre, la fierté naturelle, & l'estime de soimême au dessus des autres : lorsque nous sommes dans ces dispositions il ne manque guère à nous faire sentir notre foiblesse. Dieu aime mille fois mieux un homme foible qu'un superbe. Si nous ne faisons pas tout le mal possible, c'est un éfet de la bonté de Dieu, & nous lui en devons toute la reconnoissance, ne nous regardant jamais que comme une source d'iniquité qui le répandroit partous le Dieu par

une miséricorde infinie n'en retenoit, le cours.

2. Quand Dieu vous presse de dire, quelque chose, il faut le dire le plus, promtement qu'on peut. C'est en quoi consiste la sidélité; car lorsque vous alongez le teme, outre qu'il ne vous vient presque plus rien à dire, c'est, que vous laissez passer le moment de la grace, qui ne veut que vous rendre simple & petit. D'ailleurs lorsqu'on dit, les choses promtement, elles sont plus disciles à l'amour propre, & par conséquent plus agréables à Dieu, & plus

utiles pour nous-mêmes.

3. Il ne faut pas vous étonner des sentimens qui vous viennent, pourvu que vous ne fassiez rien en conséquence de ces sentimens-là. Il n'est pas étonnant qu'étant homme, vous sentiez que vous l'êtes: cela vous doit porter à vous tenir le plus que vous pourrez auprès de Dieu, retournant souvent au dedans de vous, asin d'empécher la nature de s'échaper. Il ne faut point se faire une ocupation de dire; mais dire les choses tout d'un coup quand il vous vient. Vous saites en cela deux sautes; l'une, de ne pas en cela deux sautes; l'une, de ne pas

dire les choses tout d'un coup, qui est la bonne maniere; & l'autre, de vous en ocuper après pour les dire : de sorte que vous manquez de fidélité à Dieu, pour ne pas obéir tout d'un coup à ce qu'il vous pousse à dire; & vous vous faites une ocupation embarassante de ne l'avoir pas dit & de le vouloir dire dans la suite. Lorsque Dieu voudra vous ôter cela, il vous fera oublier de le dire; & quand ce sera par un simple oubli, ne vous embarassez

plus de le dire après.

4. Comme je vous ai dit, la fidélité consiste dans le moment présent. Il seroit bien plus avantageux pour vous d'être ocupé de Dieu pendant la Messe, que de vous ocuper de toutes ces choses là, qui ne doivent point non plus vous empêcher de communier lorfqu'il n'y a point de faute notable ou volontaire. Ne vous amusez pas aux sentimens, je vous conjure, & laissezles tomber. Tout cela ne fait que groffir les images dans votre esprit, & falir votre imagination. Bon courage. atendez tout de Dieu, & presque rien de vous. Soyez feulement fidéle au moment présent; & lorsque vous y aurez manqué

manqué ne vous en troublez point, & ne vous en inquiétez point, retournant simplement auprès de Dieu en avouant votre foiblesse.

7. Si votre recueillement n'est pas fi fensible ; il faut tout recevoir de la main de Dieu. Dieu vous veut une action plus simple que le grommelement; c'est pourquoi j'espère qu'il vous l'ôtera pen à peu pour vous donner une Oraifon plus simple. Je ne voudrois pas que vous luffiez tant de fuite; mais intercompez votre lecture si tot qu'elle vous cause le moindre recueillement, & la reprenez pour un tems lorfque le recueillement est paffé. le fais diférence entre la lecture entremêlée de recueillement, & l'Oraifon actuelle. Pour l'Oraifon actuelle tenez vous-y auprès de Dieu, émat content de la faire comme il lui plait soit qu'elle soit séche ou fervente; car c'est la même chose pour Dieu quoique l'une foit moins agréable pour vous. Demeurez exposé à sa lumiere & à fa chaleur, lui difant de tems en tems ce qui vous vient au oœur de lui dire, n'agissant pas continuellement; mais demeurant de tems en Tome IV.

tems dans un filence qui, quoi que sec, ne laisse pas de donner lieu à l'opération de Dieu: car si vous agissez toujours, Dieu n'opérera point en vous. Vous me direz: mais je ne sens point son opération. L'opération de Dieu n'est pas toujours sensible; il s'en faut bien: plus elle est séche, plus les ésets en sont avantageux. Tout ce que vous devez faire de votre part, c'est de laisser tomber les distractions, & de ne les pas retenir sous quelque prétexte que ce puisse être.

6. N. & N. ont eu raison de vous dire que l'apreté, l'aigreur & la hauteur sont des défauts sur lesquels vous devez le plus travailler. Il y a deux manieres de le faire, l'une par l'Oraison, qui vous rendra doux & humble de cœur, comme Jéfus - Christ. Lorsqu'on converse avec les doux & les humbles, on devient doux & humble; au lieu ou'avec les fuperbes on devient superbe. La conversation avec Jésus-Christ vous communiquera ces deux vertus. L'autre maniere de vous combatre est, que lorsque vous sentez votre esprit aigri, & ému, vous ne fassier aucune correction dans ce tems-

aven are honding comme our co-

2005

là, & preniez un tems où vous serez plus tranquile pour la faire. Lorsque vous vous sentez émû d'aigreur, retournez au dedans de vous auprès de Jésus-Christ, asin qu'il vous assiste & qu'il ne permette pas que vous vous laissiez aller à votre naturel. Travaillez à cela avec courage; car de là dépend presque tout le bonheur de votre vie. Si vous ne travaillez pas de bonne heure à vous corriger de ces défauts, vous en formerez une habitude que vous ne pourrez plus déraciner.

7. Faites le voyage dont vous parlez, & ne vous inquietez point. Ne vous chicanez point vous même: à moins que Dieu ne vous fasse voir des fautes marquées, ne vous en inquiétez point, & ne vous amusez point à éplucher tous vos sentimens; cela ne serviroit qu'à les augmenter, & il n'y auroit jamais de fin. Soyez sur que vous m'êtes toujours bien cher: je vous embrasse & salue avec respect.

one Dieu : mais lordgelon ett fidele e

5

10

C

S

S

Z

.

.

# LETTRE XX.

Ne se dissiper volontairement : faire Oraison quoiquen sécheresse, &c.

I. TE suis ravie, mon cher E., que Dien, dont la bonté est infinie, ait fait pour vous ce qu'il fait ordinairement pour ceux qui veulent être tout à lui, qui est, de les retenir plus fortement lorsqu'ils sont dans les ocasions de distipation. Ce n'est pas qu'il faille pour cela s'exposer par soi-même à la dissipation : mais lorsqu'on y est engagé par un certain ordre de providence, Dieu se fait plus sentir. Tâchez de gagner sur vous, & de ne vous engager à rien par vous-même pour vous mêler des choses que Dieu ne demande pas de vous : car votre amour propre & votre vivacité se nourrissent en tout cela.

2. Ne manquez jamais à l'Oraison, soit que vous y ayez du goût ou non; car celui qui ne la fait que lorsqu'il a du goût, se cherche plus soi-même que Dieu: mais lorsqu'on est fidéle à l'Oraison dans les peines, les séche-

resses, les dégoûts, on ne cherche que Dieu pour lui même; & cette Oraison lui est beaucoup plus agréable & à nous plus profitable que toute autre. Lorsque vous ètes dans un état plus sec, c'est alors que vous devez faire usage de la lecture, & qu'elle est fort utile pour faciliter le recueillement. Soyez courageux & sidéle. Il est tems de quitter la premiere enfance pour devenir un homme sait. Je salue avec respect \*\*, & vous embrasse de tout mon cœur.

e

1

e

e

e

u

9

a

e

C'est une chose merveilleuse comme le règne de Dieu s'étend au loin. Cela nous doit bien faire honte, que nous autres, qui avons tant de moyens & de secours pour être à Dieu, y soions si peu, pendant que tant de pauvres personnes qui sont dépourvues de tout secours y sont d'une manière admirable, & sont soutenues dans les peines, dans les privations de toutes choses, avec un abandon à Dieu & une sidélité étonnante. Il s'en maniseste tous les jours de nouveaux. Priez Dieu, & vous unissez à nous pour demander à Dieu la venue de son règne.

#### LETTRE XXL

Oraison : lecture : défauts.

E suis bien aise que Dieu vous fasse goûter sa présence. Vous en avez besoin dans le tems de dissipation. Ne manquez pas de faire Oraifon felon le tems que vous avez. Abrégez vos longueurs pour en prendre davantage. Quand vous entendez lire, profitezen en la maniere que vous dites. Quand vous n'avez personne qui vous lise, lifez vous - même, comme je vous ai dit. Ces fortes de lectures, quoiqu'on ne retienne rien, nourrissent l'ame, & l'empêchent de se trop dissiper. Ne vous inquietez pas pour vos défauts; mais n'en faites point de volontaires. A mesure que votre intérieur croitra, ils se dissiperont. Je serai ravi de vous voir. Que Dieu vous soit toutes choles!

and offer our rate of a course the contract the

ESCHOLOGICAL MAKE

### LETTRE XXII.

Divers avis regardants l'extérieur, & la conduite avec le monde.

Espére que le bon Dieu aura soin de vous; car il n'y a pas grande chose à atendre des hommes dans ce siécle. l'aurois été bien aise de vous voir; mais il ne faut rien faire qui puisse vous faire du tort & vous incommoder. Il faut aller bride en main quand on n'a que le nécessaire. Je vous. conjure de vous ouvrir à \*\*\*, quand la pensée vous en vient, & que vous êtes à portée de le faire : surmontez une mauvaise honte. Je vous prie aussi de ne vous point trop laisser aller à vôtre activité; cela vous fait une ocupation de choses tout à fait inutiles lorsque yous devriez être ocupé de choses plus nécessaires : cola n'avancera point du tout vos afaires, & je doute qu'on foit affez disposé à vous faire plaisir. Je commence à craindre que \*\* ne soit pas traité selon son mérite; mais il faut recevoir toutes choses également de la main du Seigneur. Les

gens bien intentionnés ont déja tâché de faire sentir les choses comme vous les fentez; mais inutilement. Les paroles ne manquent pas, mais l'éfet y est enticrement contraire. Je ne crois pas que votre ami gagne rien par tout ce qu'il pourroit dire. L'entêtement, l'ambition, l'intérêt, est ce qui gouverne tous les hommes: Ainsi pourroit se nuire sans saire aucun bien. Il sera toujours fuspect pour bien des raisons; & les gens mêmes qui feront semblant d'entrer dans ses sentimens. ne le feront peut-être que pour les découvrir. Pour ce que vous me dites, de ne se point servir d'un sujet profane, cela feroit bon si c'étoit pour des choies spirituelles. Mais comme il s'agit de chofes temporelles, on doit s'en fervir sans scrupule, vû la dificulté d'en trouver d'autres à présent.... Je prie le Seigneur de vous être toutes choses, & de vous donner un Ange comme à Tobie pour vous conduire dans votre chemin. Je vous embrasse avec tendresse. ne that does tracked from the

nytis Alban decepoir coutes chalics deslement de la main du Sengueir. Per

## LETTRE XXIII.

Sur de semblables sujets.

IL faut, mon cher E., faire comme le bon Patriarche Isaac, (a) qui avoit creusé un puits. Comme il vit qu'on le lui disputoit, il le quita & le nomma contention. Il en faut creuser un ailleurs, puisque cela feroit trop de peine. Lorsque la providence vous mettra hors d'état de rester en vous-même, il faudra vous en aller. Pour ce qui est des mémoires dont vous me parlez, la chose étant faite, il n'y a plus rien à dire. Défiez-vous de votre imagination, de votre goût pour vous mêler des choses, & d'une certaine démangeaison naturelle d'entrer en quelque chose & d'y faire un perfonnage : mais quand les chofes viennent naturellement avec des gens furs; ( je ne dis pas que vous croyez, furs, mais qui le sont réellement, vous pouvez parler de ces fortes de chofes; mais ne vous engagez dans aucune écriture : les paroles n'ont pas

<sup>(4)</sup> Gen. 26. vf. 21, 22.

de suite; il n'en est pas de même des écrits. Je vous conjure dans ces sortes d'ocasions, au lieu de vous laisser à votre imagination, de vous recueillir auprès de Dieu. J'espère qu'il ne vous laissera point faire de fausses démarches. Je vous embrasse des bras du divin Maitre.

# LETTRE XXIV.

Trop de réflexions desséchent le cœur. S'atendre aux revers de la part du monde. Peu de vrais Chrétiens, & leur marque.

remplit l'esprit, desséche le cœur. Vous vous laissez trop ocuper de ce que vous saites ou ne saites pas. Laissez tomber vos imaginations le plus que vous pourrez, & n'en entrete-nez point volontairement. Mais quand vous avez sait votre mieux, ne retournez pas sur vous même pour éplucher ce que vous avez fait. Cela vous éléve si vous avez bien fait, ou vous sait une sourmiliere de résexions si vous croyez avoir mal fait.

2. J'aurai bien de la joye de vous embrasser, mon cher E., vous me faites une véritable compaffion : mais Dieu ne traite pas ses enfans comme les autres hommes. Il les marque de Son sceau, qui est la croix: l'Imitation de J. CHRIST dit, (a) "Les au-, tres seront estimés, & vous compté , pour rien. Ce que les autres feront, fera admiré; & ce que vous ferez, " fera blame, &c. Les autres réuffiront dans des afaires injustes, & vous ne pourrez réuffir dans les plus équitables. C'est que les maximes du monde & celles de Jésus-Christ sont tout à fait oposées.

3. Le cher \*\* disoit hier, qu'il n'y avoit point de Chrétiens. Pour moi, qui en crois quelques-uns, je dis qu'ils se distinguent par (b) le signe du Tau, c'est à dire, par la croix: mais croix portée avec agrément, par ne réussir en rien, par être méprisés de tout le monde. Dieu les cache même à leurs propres yeux & à ceux des autres: Il les cache, comme dit (c) l'Ecriture, dans le secret de sa face. Tenez vous

S

<sup>(</sup>a) Voyez Liv. HI. Chap. 49. (b) Ezech 9. vf. 4. 6. (c) Pf. 30. vf. 21.

donc heureux dans vos disgraces d'apartenir au Seigneur. Vous devez dans tous les mauvais fuccès penser que vous êtes entre les mains des ennemis du divin Maitre. Nous ne serons jamais traités comme il l'a été. Il a bû l'amertume du calice, & ne nous en taisse que la superficie. Soyons de véritables Chrétiens par l'amour & la Croix. Je vous embrasse encore une fois.

# LETTRE XXV.

Circonspection à découvrir ses sentimens.

L dire votre sentiment des événemens présents, je n'entens pas que vous n'en parliez pas avec vos amis; mais bien avec ceux qui ne l'étant pas, pourroient se fervir de cela pour vous nuire. Je sai par mon expérience combien cela est disicile à pratiquer dans de certaines occasions. Mais il saut avoir bon courage, & agir simplement, sans s'entortiller autour de soi, si vous êtes sidéle à rentrer au dedans de vous, j'espère que Dieu vous donnera la lumiere & la force nécessaire. Je le prie de vous être toutes choses,

## LETTRE XXVL

Prospérité, tentation dangereuse. Bonheur d'être à soi.

Souvenez vous de ces paroles de notre Maitre: (a) Mon royaume u'est pas de ce monde. Il s'est dépouillé lui-mème de toutes ses grandeurs pour mener une vie pauvre & abjecte. La prospérité est selon moi la plus terrible tentation, & dont on se désie le moins. Heureux celui qui dans ces tems de malheur n'aura rien à déméler avec personne, & qui se tiendra à l'écart, de peur que la tempête ne le surprenne lorsqu'il y pense le moins. Je prie Dieu qu'il conduise tout pour sa gloire à votre véritable bien.

plurefic par minister is elule od clambenet, for the contraction of the contract can be contracted for the contract can be contracted to the contract can be contracted to the contract can be contracted to the c

(a) Jean 18. W. 36.

Etre à Dieu par abnégation de nousmêmes. Embleme du crapau, & sa signification instructive. S'afermir en Dieu.

1. D Our ce qui vous regarde, foiez à Dieu au deffus de toute penfée & de toute imagination, & laissez tout tomber. Vous ne pouvez empêcher les folies de l'imagination; mais vous pouvez vous renoncer, & ne prendre part à rien.

2. Nous sommes du naturel des crapaux: (a) nous nous enflons de tout. Mais de même que l'enfaire du crapau n'est que du venin, & qu'il prend son poison fur la terre; il en est de même de notre enflure. C'est un poison mortel pour notre ame: ce poison vient de la terre, qui est nous-mêmes; & c'est noire amour propre qui nous enfle. Mais f le crapau est si vilain, il

ne feurole bue de durer (a) Cette comparaifon eft deduite plus amplement par maniere de fable ou d'embleme, dans une des lettres suivantes, qui eft la LE T-TRECII, où le même emblème le trouve dentedes Lamour tiere, any an illus

a une admirable proprieté, qui est, qu'étant en l'air exposé au Soleil il perd la malignité de son poison, & sert à saire un excellent antidote. Si nous nous exposons au Soleil de justice, & que nous nous élevions de la terre, c'est à dire, au-dessus de nous-mêmes par un entier renoncement, nous nous paroitrons si horribles, & si sales aux yeux de Dieu, qu'il y aura en nous dequoi faire un véritable antidote contre toute ensure.

3. Ayez bon courage, mon cher E.; ne vous laissez jamais élever par la prospérité, soit spirituelle, soit temporelle: ne vous laissez jamais abatre par l'adversité spirituelle ou temporelle. Acoutumez vous à une certaine sermeté d'ame. Cette sermeté vient d'une certaine souplesse en la main du divin Maitre, plus nous sommes afermis contre tous les événemens de la vie. Croyez moi bien à yous dans le Seigneur.

the distribution with the state of the state

other of mine al dead of the france

tion of the bush the . 230 LET.

## LETTRE XXVIII.

Ne point avoir égard aux sentimens ni aux éfets de l'imagination. Posture respectueuse durant l'Oraison.

1. DOur ce qui vous regarde perfonnellement, il ne faut point agir par ce que vous sentez ou ne sentez pas; mais être fidéle à vos exercices fans fonger au goût. Il faut autant que vous pourrez laisser tomber vos imaginations : la vivacité de vôtre esprit vous en fournit sans-cesse. Quand vous ne pourrez les laisser tomber. foufrez - les comme un mal de tête. Comme, lorsque vous êtes seul, vous n'avez aucune raison ni d'âge, ni d'infirmité de prier affis, je le ferois à genoux. La posture respectueule du corps contribue au recueillement de l'esprit. Il ne faut pas s'embarasser de prier affis lorfque quelqu'une des raifons que j'ai dites nous empêche de le faire à genoux: mais lorsque nous le pouvons, & qu'il n'y a que la molesse & la parefle qui nous retiennent, il faut les combatre, & demeurer devant Dieu d'une maniere respectueuse dans le tems précis de l'Oraison. Vous avez plus besoin qu'un autre de ne vous point laisser aller à la molesse; car c'est

votre tempérament.

2. Ne vous contraignez point pour m'écrire; cela est inutile : il faut le faire dans la nécessité, & rien plus. Je vous prie de ne vous plus faire d'afaire de dire ce qui se passe dans votre esprit. Cela vous entortille, vous retient en vous-même, vous rend perplexe, & vous empêche de vous avancer. Ne pensez plus ni à dire, ni à ne dire pas. Laissez tout tomber à présent, pour fixer votre esprit. Plut à Dieu que \*\*. eut un pen de ce que vous avez trop; ce seroit des merveilles. Bon courage; soyez fidéle. Ne vous arrètez pas à tout ce qui vous passe par la tète: laisfez-le tomber fans y rien prendre : il sufit que cela ne foit pas volontaire. Nous avons bien de quoi nous humilier dans nos foiblesses. Quoiqu'il ne vous reste rien de détaillé de ce que vous lifez, ou de ce qu'on vous lit, cela ne laisse par le simple recueillement ou réveil de faire l'éfet qu'il doit faire.

## LETTRE XXIX.

Souffrir: combattre: éviter les réflexions.

Mon cher E., je prens bien part IV aux croix que la Providence vous envoye. Vous m'en êtes beaucoup plus cher. Je ne suis jamais plus unie à mes amis que lorsqu'ils sont crucifiez. Ce m'est un gage qu'ils seront tout de bon à mon oher Maitre. Bon courage! combattez les combats du Seigneur. Ne vous lassez pas, & laissez - vous là pour ce que vous valez fans tant réfléchir fur vous-même. Faites bonnement de moment à autre ce que vous avez à faire, après quoi, laissez tomber les réflexions; car lorsqu'on réfléchit après coup, on s'enfle facilement du bien, & on s'abat du mal. Quand vous ferez une fois bien persuadé que n'étant propre à rien , si vous reuffiffez en quelque chofe, c'est Dieu qui l'a fait; & si vous ne faites rien qui vaille, c'est que vous n'êtes pas capable de mieux ? Employez à penser à Dieu le tems que vous employez à penser à vous, & nous serons très bons amis. Je vous embrasse.

## LETTRE XXX.

Ne point disputer. Se renoncer & mortifier. Pauvre état des Chrétiens d'à présent.

1. TE vous conjure de ne point vous gener pour m'écrire. Il faut agir avec grande liberté. Si vous en aviez besoin, le Seigneur vous le mettroit au cœur. Je ne crois pas que vous deviez disputer avec chaleur sur aucun parti. Cela peut vous nuire en bien des manieres. Nous ne pouvons pas reformer le genre humain. J'ai dit dans les commencemens de très. bonnes raisons: mais j'ai vû dans la fuite que rien ne peut convaincre des gens prévenus & entètés ; qu'il n'y a que Dieu qui en touchant le cœur puisse éclairer l'esprit Je me fuis renfermée en moi-même ( comme le rat dans le fromage d'Hollande: & lorsqu'on me parle, je dis: je fuis le pauvre rat folitaire, qui

1

é

S

S

S

ne prens plus de part aux afaires du monde. Toutes ces disputes déssechent le cœur & altérent la charité, & elles ne sont propres qu'à nourrir la vivacité. Vous n'avez à répondre que pour vous dans la lituation où vous êtes: nul caractère ne vous oblige à parler autrement; & encore le caractère ne doit vous obliger en rigueur qu'à l'égard des personnes dont on est chargé.

2. Je vous conjure de ne vous point laisser aller à votre temperament mol & dissipé : car on fait un grand chemin dans la diffipation, & on a bien de la peine à revenir au recueillement. Il est aisé de se tourner au dehors : car c'est là le chemin des fens : mais il est difficile de rentrer au dedans; parce qu'il faut faire violence aux mêmes fens qui nous entraînent. L'homme est accoutumé dès fa jeunesse d'être tout dans les fentimens; & lui, qui étoit créé pour être leur Roi & pour commander aux passions, est devenu leur esclave. Jésus-Christ est venu sur la terre pour nous aprendre un chemin tout oposé à celui que la nature nous a frayé depuis le peché d'Adam. Il nous a apris, que (a) le Royaume de Dieu est an dedans de nous, & que c'est où il le faut chercher; mais qu'il n'y a que (b) les violens qui le ravissent, c'est-à-dire, qu'il n'y a que ceux qui font violence à la nature & aux sentimens qui jouissent de ce Royaume intérieur. C'est pourquoi il nous a si fort recommandé ( c ) de nous renoncer nousmêmes, de porter notre croix & de le suivre.

3. La véritable mortification est ce renoncement. Pourquoi croyez - vous qu'on ordonne le jeune & l'abstinence, si ce n'est pour amortir la vivacité de nos sentimens? Le meilleur de tous les jeunes est donc de nous renoncer nous-mêmes, de détruire la molesse de nos sentimens par une force mâle & généreuse, pour suivre Jésus-Christ où il nous méne. Dieu dit: (d) Déchirez vos cours, & non vos babits: exterminez vos passions. & non pas vos visages. Ce qu'il y a de déplorable, c'est que de tous

<sup>(</sup>a) Luc. 17. vf. 21 (b) Math. 11. vf. 12. (c) Math. 16. vf. 24 (d) Joël 2. vf. 13.

tant de ceux qui jeunent que de ceux qui ne jeunent pas, nul ne veut jeuner [ par s'abstenir ] de sa propre volonté & de son propre est prit : nul ne veut renoncer à ses goûts & à ses amusemens. On se contente de n'en avoir point de criminels : & on se laisse aller à tous les autres.

4. O lacheté! lacheté des Chrétiens! Plut-à-Dieu qu'ils fussent (a) ou tout-froids, ou tout-chauds! Mais parce qu'ils sont tiédes, Dieu les vomit. S'ils étoient tout froids, leur froideur pourroit leur faire de la peine, & ils chercheroient sans doute de quoi se réchauffer auprés de Dieu : s'ils étoient chauds, ils rempliroient leur devoir & s'attachant à l'unique objet de leur amour, ils ne docheroient pas sans cesse des deux côtés. Si Dien est aimé, que ne le sert-on comme il mérite de l'être ? Si on a 'isi le monde, que ne s'y livre-t-on vec impudence ? Pourquoi clocher ansi tantôt du côté de Dieu tantôt du côté des hommes ? O mon Dieu so que l'état du Christianisme est affli-

<sup>(</sup>a) Apoc. 3. vf. 15, 16.

Socuper de Dieu. Ne se décourager. 71

geant! Personne n'a le cœur de se déclarer entierement pour Dieu. On veut paroître bon avec les bons, & on est réellement pervers avec les pervers. Je ne dis pas ce dernier pour vous; mais je le dis dans l'amertume de mon cœur pour nous tous. Soyez donc courageux, & combatez les combats du Seigneur.

#### LETTRE XXXL

S'occuper de Dien. Ne se décourager.

Mon cher E., défiez-vous de votre vivacité & de vous-même en toutes façons. Vous avez besoin d'une protection de Dieu singuliere: comment l'obtiendrez-vous, si vous n'ètes point occupé de lui? & comment le seriez-vous de lui, si vous l'êtes de tout ce qui n'est point de lui?

t

3

C

1

Ne vous découragez pas néanmoins. Le plus grand des maux est le découragement. Il faut être humilié de nos défauts, & jamais découragé. Le vrai humble ne s'étonne point de ses fautes: il en est rabaissé devant

3383

Dieu, & prend des forces toujours nouvelles pour recommencer à mieux faire; au lieu que l'orgueilleux est découragé, & demeure lache dans fon découragement.

## LETTRE XXXII

## Le plus Nécessaire.

J'Aime bien mieux votre disposition présente, si vous étiez obérssant, que celle d'un plus grand goût & d'une plus grande serveur. Un abandon stable, un oubli de vous-même, laisser tomber les imaginations & les scrupules, est tout ce qu'il vous faut présentement.

## LETTRE XXXIII.

S'oublier soi-même & s'occuper de Dien.

NE craignez point qu'en vous oubliant vous-même, cela vous donne une liberté dangereuse: car on ne s'oublie pas pour s'occuper des choses du monde, mais de Dieu.

Il faut, à mesure que vous vous défoccuperez de vous, tacher de vous remplir de lui. C'est le secret philosophique de se vuider & d'être remphi: car il ne reste rien de vuide. Il faut qu'une chose vuide soit remplie incessamment, quand ce ne seroit que d'air. Ainsi mon cher E., occupez - vous sans cesse de Dieu; non avec gêne, mais par des retours simples, en vons vuidant de tout le reste en le laissant tomber. Il est certain que le recueillement fera plus d'impression dans votre cœur, que tous ces retours scrupuleux. Si vous trouvez occasion de faire service au \* \* \*: ou de lui donner quelque chole, faites-le sans vous ocuper.

## LETTRE XXXIV.

Tems de changer de route sur la déclaration de ses pensées : les laisser tomber : marcher en foi & aimer Dieu pour lui-même bien que sans ducune sensibilité.

Jusqu'à présent mon E, , vous avez été conduit comme un en-

fant : vous avez été nourri de lait. & vous avez été comme dit S. Paul de luimême: (a) Quand j'étois enfant je parlois en enfant , j'agissois en enfant , Esc. Il dit ailleurs : ( b ) Vous avez eu jusqu'à présent le lait. Il faut que vous mangiez le pain des forts. Je vous dis la même chose. Il a été nécessaire pour un tems que vous dissiez vos pensées, afin de vous simplifier; mais ces mêmes chofes qui vous ont été si uniles, vous deviendroient désormais dommageables, entretenant voire esprit dans son activité & dans fon ocupation de vous-même dont il est nécessaire que vous foyez vuidé : (car quoique Dieu envoye sa grace ( à proportion de notre bonne volonté ) parmi une plénitude qui n'est pas péché, il ne peut cependant venir lui-même que dans un vuide proportionné à la communication qu'il veut faire de lui-même. C'est lui qui comble les valées, & devant qui les montagnes s'écoulent, Il faut donc changer de route & de conduite. Bornez-vous à dire vos pen-

<sup>(</sup>a) 1 Cor. 13. vf. 11. (b) 1 Cor. 3. vf. 3. & Heb. 5. vf. 14.

Tees à \*\* lorsque vous êtes avec lui, & à moi lorsque le Seigneur nous met ensemble. Je crois que la peine & le forupule que vous avez de ne pas dire les choses lorsqu'elles vous viennent dans l'esprit, est causée par l'habitude que vous aviez prise de tout dire. Cependant comme le divin Maitre n'arrête cela par moi que pour vous désocuper de vous, quand cette ocupation devient trop forte, dites-le : mais il faut vous en désocuper peu à peu, non avec violence; ce qui ne feroit qu'agiter un naturel aussi vif que le votre; mais en le laissant tomber.

2. Pour le faire éficacement, il faut retourner vers Dieu au dedans de vous; & cela fera tomber peu 2 peu toutes vos agitations, & tant de scrupules mal fondés qui vous jettent sans cesse dans l'occupation de vousmême. Il n'importe au Démon de quel moyen il se serve pour nous ocuper de nousmêmes & nous désocuper de Dieu. Lorsqu'une personne veut être réellement à Dieu, il se sert de l'aparence du bien pour la troubler : car il n'ira pas l'attaquer di-

rectement par ce qui paroît mal. Il faut donc changer de route à présent, ou plutôt marcher sans vons arrêter à chaque pas comme vous faissez pour voir fi vous alliez bien; fans vous arrêter à toutes les menues plantes sous prêtexte d'éxaminer leur nature. Dieu vous retranchera aussi certaines sensibilités qui étoient alors de votre état, & qui ne conviennent plus à présent.

3. Marchez par la foi, & non par ce que vous sentez ou ne sentez pas, Il en est de faison. Servez Dieu pour lui, aimez-le pour lui. On parle de l'amour désinteresse bien souvent sans le connoître. Il ne doit pas seulement être dans nos paroles, mais dans nos cenvres. Moins nous avons de fensible, plus nous devons marcher avec fidélité & affurance; non apuyés sur nous-mêmes, mais fur la puissance & la bonté de Dien.

4. Ne croyez pas que votre voyage vous ait moins fervi que les autres, parce que vous y avez eu moins de gout sensible. Cest le contraire. Dien voulant vous orer le sensible, a commencé ici. Au reste, ne yous

découragez pas si vous n'avancez pas autant que vous le voudriez. Si vous voyiez votre avancement, de l'humeur dont vous êtes, vous vous en ocuperiez sans cesse au lieu de vous ocuper de Dieu. Laissez à Dieu le soin de vous conduire tantôt par des campagnes fertiles, le plus fonvent par des campagnes désertes, sans route & fans eau, comme David (a) l'avoit éprouvé.

( a ) Pf. 62. vf. 3.

## LETTRE XXXV.

Nêtre plus perplex, mais courageux.

TE vous conjure de n'être plus perplex : car votre perplexité vous embrouille & entortille, & ne vous laisse point une certaine netteré dans vos expressions que vous deviez avoir. le veux que mon cher E. foit courageux pour combattre les combats du Seigneur. Laissez-vous à lui. Quitez ce qui est de l'enfance spirituelle. Vous me manderez si vous avez recu ma grande lettre: vous y trouverez la réponse à celle que je reçus hier. Je vous embrasse, mon cher enfant, & je prie Dieu qu'il vous foit toutes choses. der dementer contra

## LETTRE XXXVI

Ne point agir contre la lumiere. Moyen de vaincre la vivacité ou activité en son tems.

1. Non cher E., lorsqu'en difant IVI ou faisant quelque chose, ou même avant que de la faire , vous vous apercevez qu'il y a de l'infidélité, il ne faut pas passer outre. Demeurez plutôt court , comme une personne qui a oublié ce qu'il veut Il vaut mieux avoir cette petite confusion devant les hommes que de déplaire à Dieu. L'abandon ne consiste pas à négliger les fautes dont nous avons la lumiere lorsqu'il est encore tems d'y remédier; mais bien, après qu'elles sont passées, à s'abandonner à Dieu & en être plus humbles par la connoissance de ce que nous fommes.

Comment of

2. Il faut faire quelque coup hardi pour vous défaire de votre vivacité & d'une certaine opinion de ce que vous faites. Ce coup hardi est, de demeurer quelquefois court. Je ne vous parlerois pas de la sorte si je ne connoissois que Dieu vous apelle pour être à lui fans reserve. Mais quand les fautes sont faites, je ne veux point que vous vous en ocupiez, ni que vous demeuriez entortillé en vous-même par une multitude de réflexions. Faites ce que dit S. Pierre : (a) Demeurez humilié & rabaisse sous la puissante main de Dien. Ce que je vous ai dit, ne regarde que vos paroles. Mais lorfqu'il s'agit de la gloire de Dieu & de l'intérêt de l'Eglise, méprisez toutes ces vanités qui vous viennent de votre activité: car le Démon se serviroit de cela pour vous empêcher de faire un blen d'autant plus nécessaire, que les besoins sont plus presants. Il faut dire comme S. Bernard [ au Démon : ] Nec propter te capi ; nec propter te desinam. [ Je n'ai pas commencé pour

<sup>(</sup>a) 1 Pier. 5. vf. 6.

toi; & je ne cesserai pas non plus

yous confessez si souvent & pour des choses qu'un simple retour vers Dieu éface: car, comme vous dites sort bien, quand on est sur qu'on ira se confesser aussi tôt, on se néglige d'avantage. Je ne puis assez vous exprimer combien votre ame m'est chere & ce que Dieu me donne pour vous: ce qui me fait espérer que vous serez un jour un de ses ensans très chers.

4. Nous avons un ami, homme d'un grand mérite, & bien à Dien, qui est en grand péril de mort, & avec cela d'une tranquilité & d'une gayeté incroyable. C'est une personne qui m'est chère en Jésus-Christ, priez aussi pour lui.

## LETTRE XXXVII.

Sagesse des disputeurs méprisable & muisible.

Plus je vois de gens fages, plus j'ai envie d'être folle. Ainsi mon

Es il me paroit que la fagesse n'étoit point de votre ressort. Je vous prie de laisser là tout ce qui regarde les disputes du tems. Ne vous en ocupez plus: car à la fin votre esprit s'acoutumeroit à une plenitude perpétuelle; & je ne vois pas que cela ferve de beaucoup : chacun est entêté de fon fentiment : tout ce que l'on fait ne tend qu'à les roidir d'avantage. On m'a affuré que les choses alloient changer de face. Il faut atendre le Seigneur. Nous sommes impatiens parce que nous sommes mortels, & que notre vie est de courte durée: mais Dieu est patient, parce qu'il est Sternelar of from heart we tal mo

#### smathlish that the small state of the same LETLRE XXXVIII

seed tele thing, concentities for dance

Avantages de l'amitié Chrétienne. Apel à l'intérieur spirituel, qui n'est pas toujours sensible, mais de foi, de filence . d' Oraison simple. Ne point Sinquiéter, ni se décourager.

I. T'Ai reçu votre lettre, Monsieur, J avec beaucoup de joye, y re-

marquant le désir sincère que vous avez d'être à Dieu, & les miséricordes qu'il vous a faites. Je fuis ravie que vous puissez voir quelquefois Mr. \*\* Il désire depuis long-tems d'être tout à Dieu . & Dieu lui a fait bien des graces. On fe fert les uns aux autres dans la volonté de Dieu : & l'union des cœurs & des esprits en lui, lui sont très agréables Celui qui a dit: (a) Lorsque vous ferez affemblés deux ou trois en mon nom, je serai au milieu de vous vaime cette fraternité spirituelle , puisqu'il ne sépare point l'amour du prochain du grand commandement de l'aimer purement au deffus de tout (16) Mes petits enfans, aimez-vous les uns les autres. C'est cette charité mutuelle qui, après le pur amour débaraffe le cœur de toute amitié profane, dangereuse, & même de celles qui sont trop naturelles & trop humaines. Car la véritable amitié, qui est selon Dieu, doit maitre de la conformité de nos pensées & de nos fentimens pour Dieu. Ces fortes d'unions, loin

<sup>(</sup>a) Math, 18. vf. 20.

d'être imparfaites, unissent d'avantage le cœur à Dieu. Mais il faut une correspondance simple, sans trop retourner fur nous-mêmes : & lorsque la Providence nous a fourni un moven de voir ou de connoitre ceux qui veulent être à Dieu, il faut agir avec fimplicité: Dieu, qui voit le fond du cœur, connoit bien le motif qui fait agir en cela. Ce sont quelquefois des moyens que Dieu nous choifit pour nous avancer dans fa vove : & le rejet de ces movens fous bon prétexte nous nuit souvent beaucoup. Pespére que vous vous tronverez bien d'entrer en fociété fairituelle avec Mr. \*\*. Vous vous aiderez mntuellement dans le chemin de la foi & de l'amour. Je veux bien ventrer en tiers en esprit.

2. Pour ce qui vous regarde ; Monfieur, ne doutez point que vous ne fovez apellé à l'intérieur, puisque vous avez été apellé au Christianisme: car un Chrétien fans intérieur n'est qu'une figure de Chrétien & un corps fans ame, n'ayant pas au dedans de lui cet Esprit vivisiant, qui est l'esprit de la filiation divine. C'est

3. Mais il faut comprendre une bonne fois, que cet esprit n'est pas moins réellement en nous pour n'étre pas toujours fensible: au contraire, plus il se communique à nous, plus il le fait d'une maniere fecrette & cachée, afin de dérober son opération à la vue du Démon & de l'amour propre. C'est ce que nous apel lons, marcher en foi, & non pas dans une claire évidence. Cette clarté est souvent trompeuse & sujette à méprise; mais la foi est atoujours certaine en elle-même , quoiqu'elle cause des doutes à cause de son obfe curité. Il est vrai qu'elle est moins satisfaisante pour les sens : la nature veut toujours sentir & conneitre & & la foi se confie en Dieu au deffis de toute connoissance.

4. L'ame qui veut bien aller à Dieu par la foi, & se laisser conduire par un abandon entier à la volonté de Dieu , ne peut que se taire en

<sup>(</sup>a) Rom. 8. vf. 261 Ha and se insti-

fa présence: & pourroit-on faire autrement envers celui qui voit tout ce qui se passe en nous. Qui connoit mieux ce qu'il nous faut que lui même ? & qui a plus de honté pour nous le donner ? que désirer hors Dieu & faudivine volonté?

Votre oraifon est une simple exposition devant Dieu. Il faut v être fort fidèle; fans vouloir mettre notre main groffiere à fon ouvrage. Les distractions , lorsqu'elles ne sont pas volontaires , n'empêchent point l'Oraifon du cœur. Le cœur est conftamment à Dieu malgré les diverses agitations de la vie, pourvû qu'on ne le reprenne pas, & qu'on veuille bien ne le point ofenfer, & ne point reprendre fon cœur aprés le lui avoir donné. Le fentiment & la ferveur dans la dévotion n'est pas la perfection de la dévotion, mais des accidens passagers, qui ne l'augmentent ni ne la diminuent : c'est un feu de paille, qui ne fauroit être de durée. Mais la solide dévotion ne se perd pas lorsqu'on cesse de la sentir : elle n'est point affujettie aux causes accidentelles. L'amour facré, la foi, l'abandon à la volonté de Dieu, sont l'ame de la piété, qui ne git point dans le sentiment.

6. Ne craignez point tant l'avenir: Si Dieu vous exposoit encore au combat, il combattroit pour vous, comme dit (a) l'Ecriture, & vous demeureriez en repos auprès de lui à couvert fous l'ombre de fes ailes. Surtout, ne vous découragez point : vous ne fauriez faire un plus grand outrage à Dieu. Le découragement vient de présemption & de foiblesse. Lorsque l'on présume de foi, notre foibleffe nous fait trouver du mécompte : mais celui qui se confie en Dieu, ne se décourage jamais. Job disoit : (b)
Quand il me tueroit, j'espérerois en lui. Prenez courage pour combattre les combats du Seigneur. Je défire qu'il vous foit toutes choses; Amen!

AMERICAN SOLVER STANKE OF

## LETTRE XXXIX.

Union des enfans de Dieu. Esprit du Christianisme, & vraie voye pour sortir de nous & trouver Dieu.

1. M Es maladies & mes longues foufrances m'ont empêché, ma chere fille, de répondre plutôt au billet que vous m'avez envoyé par mon cher \*\*. Je benis Dieu de tout ce qu'il fait en vous & dans vos fœurs. Si sa Providence vous a séparée extérieurement, il vous rassemblera en esprit dans son cœur adorable, qui est le lieu de rendez-vous à tous ses ensans, où ils se trouvent toujours quoiqu'à la plus grande distance. Il sera avez vous dans vos tribulations; & en vous unissant en lui par la croix, il vous unissant en lui par la croix par des liens que les créatures ne peuvent jamais rompre.

2. Ne vous étonnez point de ce que la lumiere divine vous découvre votre corruption & vos miseres à proportion qu'elle augmente. Le solide fondement de la piété est l'humilité & le mépris de foi ; & ces vertus ne s'opérent que par une expérience fonciere de ce que nous fommes, de notre foiblesse & de notre neant. Dans la dévotion commune & ordinaire on ne se donne à Dieu que pour être consolé, favorisé de ses dons, raffasié des douceurs spirituelles, & conduit au ciel par un chemin femé de roses. C'est là la vove des Juis : mais l'esprit du Christianisme est un esprit d'abnégation ; de croix & de mort. Le petit fentier de la foi est un chemin étroit; pour y en-trer il faut être dépouillé de tout, & ce dépouillement ne se fait que par les humiliations intérieures & exter rieures, par la connoissance experi-mentale de notre rien & de notre impuissance. On est introduit peu à peu dans son propre fond, où Pon ne découvre que vuide, ténébres, impuretés, proprietés, laideurs. Nous nous dégoutons de nous mêmes, nous nous failons mal au cœur nous nous méprisons, nous nous oublions, nous fortons enfin de nousmêmes, pour nous unir à notre Tout, Voilà le chemin royal de la croix.

3. Il est de grande conséquence de comprendre d'abord en entrant dans la vie spirituelle qu'il faut faire peu de cas de tout ce qui est gouté, doux & sensible; parce que ces choses sont sujettes à la variation & au changement, & si l'on fait fond là dessus, on fera toujours inconstant & changeant. Acoutumez-vous donc à foufrir les suspensions des consolations divines, & comme dit le Sage, en vous donnant à Dieu (a) préparez votre cœur à la tentation. Dieu mérite bien qu'on soufre que que chose pour lui, & (b) les légéres aflictions de cette via ne doivent pas être comparées au poids immense de gloire qui nous est préparé. Je prie le divin Maître de vous bénir; ma fille, & de vous inftraire lai - même dans fes voyes cachées & inconnues, qu'il n'a préparées qu'aux simples & aux petits. Je m'intéresse fort à votre perfection & à celle de vos sœurs, que je falue & embrasse dans le cœur de Jésus pauvre & crucifié.

<sup>(</sup>a) Eccle. 2. vl. 1. (b) Rom. 8. vl. 18.

## LETTRE XL.

S'aquiter de ses devoirs, tant des extérieurs que des intérieurs, en cherchant Dieu dans son cœur pour en être conduit & protégé.

E vous prie, mon cher Monsieur, de remplir tous vos devoirs à l'égard de Mr. votre Pére, car c'est l'ordre de Dieu; & de soigner vos afaires. Ayez toujours beaucoup de confiance en Dieu : recourez souvent à lui: vous le trouverez prêt à vous secourir dans toutes les ocasions pourvà que vous vous acoutumiez à le chercher fouvent dans le fond de votre cœur. Je le prie de vous aprendre luimême ce chemin, où on le trouve facilement comme un pére plein d'amour. & un conseiller & protecteur fidéle dans toutes les ocasions où sa providence nous engage, pourvû que de nous-mêmes nous ne nous exposions pas dans des ocasions dangereuses. Je le prierai pour vous, mon cher, & l'aime trop Monsieur votre frére pour ne pas m'intéresser en tout ce qui vous concerne. Je prie Dieu qu'il vous bénisse,

# LETTRE XLL

Joye dans les persécutions: purification de l'amitié: se réjour en Dieu.

I. Que dirai-je à mon cher F. sinon qu'il se réjouisse d'être
traité comme le divin Maitre, qui a
été couvert d'infamies & d'oprobres?
Il a été regardé comme le dernier des
hommes & le mépris du peuple, comme un homme aimant la bonne chére,
que dis-je? comme un Démon même.
C'est là la récompense qu'il donne à
ses favoris. N'êtes vous pas heureux
de boire du calice, & qu'il vous compte
digne de lui être rendu conforme par
les calomnies & les persécutions? Prenez courage, & préparez votre cœur à
de plus grands combats.

2. Dieu épurera votre amitié & votre union avec vos sœurs en vous séparant les uns des autres. Le commerce extérieur avec les meilleures personnes dégénére souvent en goût naturel & humain; & quoique ce goût ne blesse point la modestie Chrétienne ni les vertus morales, il corrompt cependant la pureté de l'amour divin & blesse sa délicatesse & sa jalousie.

ment panche un peu vers la mélancolic. Evitez la tristesse & le chagrin.
Réjouissez vous en Dieu, & plutôt
que de vous livrer à la noirceur, amusez vous doucement comme un petit
ensant, sans vous dissiper. Soyez sidéle à l'oraison: plus vous vous sentez
misérable, plus vous devez vous atacher à Jésus-Christ, qui est notre unique ressource, force, & soutien. Ma
santé ne me permet pas de vous écrire
une plus longue lettre.

#### LETTRE XLII.

Motif qu'on a de demeurer fidèle à Dieu. L'adorer en esprit & en foi. Protection de la Ste. Vierge.

I L faut bien dire un petit adieu à notre cher frère. Je prie le divin petit Maitre, qui a bien voulu le recevoir dans sa filiation, de l'acompagner & ne le point abandonner. Souvenez vous dans toutes les occasions, sur-tout dans les tentations, que vous

n'ètes plus à vous - même, mais à celui auquel vous vous êtes donné. Vous lui apartenez par tant de titres, que vous ne fauriez vous éloigner de lui fans être le plus ingrat de tous les hommes. Vous avez de commun avec les autres votre création, votre rédemption, & même votre vocation au Christianisme: toutes ces graces ne servent qu'à rendre plus malheureux ceux qui en abusent, comme on ne le voit que trop: mais vous avez par desfus cela un apel pour l'intérieur, qui est une grace de Dieu bien particuliere. Il vous a de plus reçu au nombre de ses enfans, & a bien voulu que vous fussiez de sa famille. Il vous a apris, comme à la Samaritaine, qu'il vouloit (a) être adoré en esprit & en vérité.

2. L'adorer en esprit, c'est soumettre sa raison à la foi; c'est que tout notre esprit n'agisse que par la soi soit dans la priere, (& la votre doit être une prière simple, plus de silence que d'action), soit dans tout ce qui se passe dans la vie, croyant toutes les raisons sautives, & étant dans la réso-

<sup>(</sup>a) Jean, 4. vf. ago ca cal aut and

lution de croire toutes choses selon l'intention de Jésus-Christ dans ce qu'il a dit & institué, voulant les croire comme il a eu intention que nous les crussions, sans entrer dans les raisonnemens humains. Car chaque homme se fait une loi de sa propre raison, & l'amour est tel en nous, que nous sommes plus atachés à ce que notre propre raison a fabriqué, parce que c'est notre ouvrage, qu'à ce que la Raison éternelle a operé, & voulu operer & entendre dans ce qu'elle a fait & dit. On ne fauroit se méprendre en s'uniffant au vouloir & à l'intention de Jésus-Christ, prenant le sens de ses paroles, comme il les a entendues luimême, & avec l'intention qu'il a eue de nous les faire entendre.

3. Soyez persuadé, mon cher frére, que je ne vous oublierai point devant lui. Je voudrois une chose de vous, que vous vous missiez sous la protection de la Mére de Dieu. Elle est d'un puissant secours pour ceux qui sont de la famille du divin Maitre, comme elle en fait la principale partie: on en est puissamment secouru à point nommé dans les ocasions dangereuses, dans

les tentations violentes. N. vous dira lui-même les secours qu'il en a reçus, & bien d'autres ont reçu des ésets bien sensibles de sa protection. Ensin mon cher frère, & plus cher ensant, je prie Dieu qu'il vous éclaire de sa lumiere de vérité, qui peut seul faire apercevoir les dangers que la lueur de la raison nous cache. Je vous porte dans mon cœur.

### LETTRE XLIII.

Sur les mêmes sujets que la précédente.

I. Quoique je sois fort mal, j'é-cris ce petit mot à mon cher \*\*
pour lui dire, que la Sainte Vierge
n'est pas morte. Elle n'est que disparue à nos yeux. Elle est vivante en
Dieu. (a) Dieu n'est pas le Dieu des
morts, mais des vivants, dit Jésus-Christ. Il se dit le Dieu d'Abraham,
d'Isac, & de Jacob: donc ils sont vivants en lui. Il y a bien d'autres Protestants qui se sont bien trouvés.

the entire the second of the second of the

(a) Matth. a2. verf. 32.

THE IT

2. Vous aurez des tentations sur la filiation: mais si vous êtes fidéle, vous en sentirez les éfets. Ne vous étonnez pas des fécheresses : il n'est plus queltion d'aller par le sensible, mais par la foi. Prenez courage, & ne vous détournez point de cette voye pour tous les raisonnemens de votre esprit. Aimez Dieu plus que vous, & vous n'aurez plus de peine. Je le prie qu'il vous foit tout, & vous accompagne. Si j'étois moins mal, je vous ferois comprendre comme les Saints, & fur-tout leur Reine, voient tout en Dieu, fans se détourner de Dieu, & comme les vingt-quatre Vieillards (a) présentent les priéres des Saints, qui font fur terre; mais ne le pouvant, je prie le divin petit Maitre de vous le faire entendre.

(a) Apoc. 5. verf. 8.

#### LETTRE XLIV.

Epreuves de doutes & d'obscurité d'esprit, pour parvenir à la foi pure, au dessus de la raison. Intérieur. Priére vocale, du cœur, d'afection, de silence, Silence. Simplicité enfantine. Régéneration. Ne réfléchir sur les répugnances de la nature. Abandon à Dieu.

1. TE vois bien, Monsieur, que le Seigneur veut vous éprouver par les peines d'esprit qu'il vous envoye, afin d'épurer votre foi. Car Dieu nous donne ordinairement les choses par l'aparence de leurs contraires. Ceux que Dieu veut conduire par une grande foi, il leur donne pour l'ordinaire de violents doutes sur cette même foi. Ce n'est pas même en combatant ces doutes qu'on les peut vaincre; mais en s'abandonnant à Dieu, & croyant au dessus de la foi même, de même qu'il faut (a) espèrer contre l'espérance, & au-deffus de l'une & de l'autre.

2. Les personnes, qui comme vous, ont beaucoup cultivé l'esprit, & le raisonnement, ont besoin plus que d'autres de ces sortes d'épreuves. Ceux qui ont toujours marché à la faveur de ces fortes de lumieres, font étonnés qu'on éteint leur flambeau, afin qu'ils marchent en tenèbres, apuyés seule-

<sup>(4)</sup> Rom. 4. vf. 18.

ment sur la foi de celui qui semble même disparoitre aussi. Il faut avoir bon courage. Sondez le moins que vous pourrez votre disposition, allant tête baissée dans les plus épaisses ténèbres. Vous favez fur cela ce que je veux dire, & vous saurez aussi que quoique la foi ne soit pas contraire à la raison, elle est si fort au dessus de la raison, qu'elle doit la mettre en obscurité. La raison est comme une lueur de flambeau, & la foi comme un Soleil devant qui toutes les autres lumieres disparoissent. Peu de raisonnement, beaucoup d'Oraison, quiter le goût de l'esprit, aimer beaucoup. Dieu, c'est marcher sûrement. Quoiqu'on ne voye pas son chemin sur mer, ce sont les étoîles qui y conduisent. Le pilote ne regarde point la mer pour favoir son chemin; mais seulement sa bouffole. L'Abandon est la bouffole de ceux qui marchent dans le chemin de la foi. Lorsque je vous verrai, nous parlerons de tout cela plus amplement. Jusqu'à ce tems, défiez vous de vous, mais ne vous défiez jamais de Dieu. Vous voulez tout croire, cela vous fufit. Vous le croyez impli-

Tokse

citement, quoique vous ne le croyez pas d'une maniere précise, & particuliere, & qu'il vous paroisse plutôt que

vous manquez de foi.

3. Ne vous étonnez point de la dificulté que vous avez à dire des priéres vocales. Vous n'en devez dire aucune que celles qui sont de devoir indispensable : encore en les disant, vous pouvez sans scrupule vous arrêter & faire des pauses lorsque vous vous sentez attiré intérieurement. Car le defsein de l'Eglise en vous obligeant d'en dire, n'a été que pour vous porter à vous ocuper de Dieu. Ainsi quand Dieu vous ocupe lui- même, il faut vous y laisser, & reprendre ensuite ce que vous avez quité lorsqu'il est d'obligation indispensable. C'est une bonne marque quand les paroles meurent dans la bouche. C'est signe que Dieu ocupe le dedans d'une maniere secretes

4. Vous êtes encore bienheureux que Dieu vous fasse tant de misericorde que de le connoitre & de l'aimer d'une maniere plus singuliere que la plupart des autres. Tous les Chrétiens, & même les Prêtres ne connoissent que l'extérieur, ignorants & combatants

même l'Intérieur , blasphemants , comme (a) dit S. Jude, les mistères qu'ils n'entendent pas. Mais Dieu vous a fait découvrir l'homme intérieur, qui est la principale partie du Chrétien. Que votre Oraison soit libre, plutôt du cœur que de la tête, plus d'afection que de raisonnement. Acoutumez-vous à entremêler vos afections d'un peu de silence, afin de ramasser au dedans par le recueillement ce que l'afection pousseroit au dehors. Cette méthode est très utile, & acoutume l'ame peu à peu au recueillement & à la solitude intérieure, qui est une participation de cette solitude que Dieu a de toute éternité en lui-même.

s. Je suis ravie que vous goutiez la simplicité & l'enfance. Ce sont les ensans qui ont aproché le plus de Jésus-Christ, & à qui il a témoigné le plus d'amour, le plus d'afection. C'est quelque chose de bien aimable que cette simplicité enfantine. Je souhaite qu'elle s'augmente, & croisse en vous. Pour l'avoir avec perfection, il saut rentrer dans le ventre de sa mére, qui n'est autre que l'essence divine.

<sup>(</sup>a) Jud. vf. 10.

Bien des gens parlent de la régénération sans la bien comprendre, la faisant consister en des choses d'une aparence merveilleuse: mais elle n'est que dans la simplicité. Car tout ce qui est un, est simple; & tout ce qui est simple, est un. Nous ne pouvons parvenir à la régénération que nous ne

soyons parvenus à l'unité.

6. Pespére que Dieu vous fera comprendre ce que je veux vous dire. Il est certain que la nature répugne à se donner totalement à Dieu: mais il faut ne point l'écouter, & réflechir là desfus le moins qu'on peut. Le mal de l'apréhension est souvent beaucoup plus grand que le mal de la chofe. Ordinairement ceux qui craignent beaucoup de se sacrifier, n'ont plus de peine dans le sacrifice; & ceux qui s'immolent avec courage avant le tems du facrifice, ne se trouvent plus dans ce tems le même courage, & sont afoiblis dans l'ocasion. Tout consiste donc à s'abandonner à Dieu sans reserve. fans penfer à foi, ni sans regarder son courage ni sa foiblesse, Dieu ne nous manquant jamais dans l'effentiel.

## LETTRE XLV.

Comment aprendre à se renoucer. Enfance : circonspection. Pourquoi Dieu nous laisse matiere de combatre.

I. I E me fers de la main de \*\* pour vous témoigner la joye que j'ai J'ai beaucoup de joye de la maniere, dont vous prenez vos defauts, qui est, d'en être beaucoup humilié sans en être découragé. Ce que vous avez le plus à travailler est de mourir de tout point à votre propre volonté, & à une certaine promptitude, qui vous est naturelle. Pour le faire éficacement, n'agiffez & ne parlez jamais lorfque vous ètes ému : mais en vous recueillant au dedans, atendez que l'émotion foit pafsée pour agir. Tachez de faire toujours la volonte des autres plutôt que la votre; moins par devoir en certaines ocasions, que pour vous déprendre peu à peu de votre propre volonté, qui n'étant pas combatue d'abord & dans le tems qu'on le peut faire, se fortifie, loin de s'afoiblir : mais à force

de la renoncer, elle devient fouple & pliable. Quoique je vous dise de faire cela avec force, je n'entens pas une force trop active, mais une force de démission, qui ne consiste qu'à cesser de tenir ce que l'on tenoit, comme une personne qui en ouvrant la main laisse tomber ce qui étoit renfermé. Comptez beaucoup plus fur Dieu que fur vous pour ce travail. Soyez y fort fidéle; mais ne vous découragez jamais lorfqu'il vous fera échapé quelque chose. l'espére que Dieu, qui voit votre bonne volonté, vous aidera dans vos foiblesses, & fera par lui-même ce que vous ne pourriez faire.

2. Je suis bien aise que vous ne vous laissez plus aller à la tristesse, mais que vous vous réjouissez dans le Seigneur comme un petit enfant. Il vous a pris dès votre enfance, non pour vous faire devenir homme, mais asin que vous deveniez toujours de plus en plus enfant. J'ai bien de la joye de ce que vous me mandez de la personne qui vous est unie. J'espère que Dieu achévera en elle l'ouvrage qu'il a commençé. Vous avez une obligation très sorte de ne lui donner aucun sujet de

Matting ab abrolia

fcandale, parce que les personnes qui commencent, & à qui on parle d'intérieur, se persuadent facilement que ceux qui leur en parlent, doivent être tout parsaits; & cela faute d'expérience.

3. Dieu nous laide notre homme extérieur à combatre, de peur que s'il détruisoit tout d'un coup nos ennemis. l'orgueil & l'amour propre ne se fostifiassent, & ne se cachassent sous un certain extérieur plus composé. Nous avons une figure de sela dans l'Ecriture Sainte, où il est dit, (a) que Dieu ne détruisit pas entierement tous les ennemis des Israelites, afin de leur laisser de quoi s'exercer & de quoi combatre. Il faut combatre fans fe laffe e ni se rebuter. Lorsque les Israelites cefsoient de combatre leurs ennemis, & qu'ils demeuroient en paix avec eux, ces mêmes ennemis prenoient le desfus, & les captivoient. Alors se voient affujetis à des ennemis qu'ils avoient dominés, ils crioient à Dieu de toutes leurs forces: Dieu leur donnoit un puissant secours, il les tiroit de l'esclavage, & les mettoit en paix. [e

<sup>(</sup>a) Jug. 2. vf. 21, 22. & Ch. 3. vf. 1-9.

vous dis cela, pour vous faire voir qu'il ne faut point donner de trève à nos ennemis, qui font nos défauts, & sur tout notre propre volonté; mais se les assujetir par la puissance de Dieu. Ce travail, comme j'ai déja dit, est plutôt un calme & une cessation d'action, qu'un ésort. Vous savez déja cette manière de se combatre. C'est à quoi vous devez être fort sidéle.

Vous m'êtes infiniment cher dans le Seigneur. Je ne vous oublie point. Je désire que vous soyez à lui sans reserve & en sa maniere. Je vous embrasse, mon cher E., des bras de son amour. J'espère qu'il aura soin du pére, de la mère, & des petits ensans. Je prends une très grande part à l'assistion de tous nos amis. Dieu se servira de cela sans doute pour les sanctifier: Dieu se sert même souvent de nos sautes & de nos imprudences pour remplir ses desseins.

courage: priffication of the worth of the special series of the series o

## LETTRE XLVL

Perséverer à l'Oraison. Aquerir l'humilité & la douceur. Usage du sentiment de nos défauts & de notre foiblesse. Nécessité de se combatre sanscesse.

I. E ne manquerai pas de prier Notre Seigneur pour vous. Vos afaires ne vont point aussi mal que vous pensez. Tout ce qu'il y auroit à craindre pour vous, ce seroit que vous quitaffiez l'Oraison sous prétexte que vous n'en êtes pas meilleure, & que vous vous croyez même pire. Il n'y a que la perséverance dans l'oraison qui achévera l'œuvre de Dieu en vous. Bien loin que la multitude des défauts dont vous me parlez, m'épouvante; cela me fait voir que la lumiere de Dieu augmente. Ils étoient en vous quoique vous ne les vissiez pas bien. L'Oraison est comme la lumiere du Soleil qui nous fait voir des objets que nous ne voyions pas auparavant à la lumiere d'un flambeau. Prenez donc courage: puisque vos défauts vous paroissent dans toute leur étendue, c'est une marque que Dieu les veut détruire. Car il fait comme un bon chirurgien , qui voyant un abcès renfermé, incise & fait voir au dehors le pus qui étoit au dedans. Il étoit bien plus dangereux lorsqu'il étoit caché, quoique moins dégoutant que lorsqu'il paroit au dehors. Perseverez donc dans l'Oraison, & combatez vous de toutes vos forces. Vous n'aurez d'armes pour le combat qu'autant que vous ferez Oraifon. Plus elle vous paroitra féche & insipide, plus vous y devez perséverer avec courage. C'est le seul endroit où vous puissiez donner à Dieu des marques de votre amour.

deux vertus de Jéfus-Christ: (a) Aprenez de moi, dit il, que je fuis doux

bumble de cœur. Quand l'orgueil
vous poursuit, faites ou dites quelque
chose qui puisse vous humilier prosondément. Quand vous sentez élever en
vous des mouvemens de promptitude,
laissez les tomber, & ne dites rien du
tout que le trouble ne soit cessé. Quand
on veut trouver quelque chose dans

<sup>(</sup>a) Matth. 11. vf. 29.

Mais vous me direz, comment laisser raffeoir mon esprit lorsqu'il est omu? Il n'y a qu'à retourner au dedans auprès de Dieu, qui habite dans le fond de notre ame. Et c'est là le grand fruit de l'orasson, qui est, de la continuer par une aplication douce & par des retours fréquens au dedans de nous, jusqu'à ce que par la sidélité à cette pratique, Dieu nous rende sa présence familiere.

3. Si je savois la conduite que Dien a tenue sur vous jusqu'à maintenant, je vous parlerois plus surement selon votre état présent. Faites toujours ce que je vous dis : lorsque nous sommes superbes, Dieu nous sait sentir vivement nos désauts, asin de nous humilier prosondément; & c'est là le fruit que nous devons retirer de cette connoissance de nous-mêmes. L'orgueil se rebute & se décourage lorsqu'il se voit misérable : mais celui qui est véritablement humble, sans cesser de se combatre est content que Dieu lui sasse voir & sentir le send épouvantable de

misère qui est en lui. L'ame est alors contrainte de s'abandonner à Dieu fans reserve, afin qu'il détruise en elle ce qu'elle ne peut détruire en elle-même à cause de son infinie foibleile. Celui qui est foible, s'apuve fur un homme fort pour en être soutenu : apuyez vous fur les bras du Tout - puissant; il vous soutiendra; il vous portera même afin que vous ne vous bleffiez point par des chutes mortelles. Si c'est à l'égard de Madame votre mére que vous dites quelque chose ou de trop haut, ou de trop prompt, ne manquez pas de lui en demander pardon, afin d'abatre la nature, qui veut toujours s'élever, & qui a peine à avouer son tort.

4. Nous portons en nous - mêmes notre plus grand ennemi : c'est pourquoi nous ne devons point lui donner de relache; parce que quand on cesse de le poursuivre, il se fortifie contre nous & nous affujetit. Dieu avoit commandé aux Israelites de détruire tous leurs ennemis. Ils fe contentérent de se les assujetir. Dans la fuite ces ennemis les captivérent euxmêmes, & userent fur eux d'un empire tirannique. Il en arrive ainsi de

la nature corrompue : lorsqu'on lui donne un peu de relâche, elle prend le dessus, elle nous captive, elle nous domine.

#### LETTRE XLVIL

Source des opositions que l'on fait aux personnes d'Oraison.

E suis ravie, Monsieur, du goût que vous avez pour l'Oraison. Plus vous en ferez, plus vous l'aimerez, plus vous vous familiariferez avec elle, & plus vous en connoitrez la nécessité & l'excellence. Le Démon craint beaucoup les ames droites & qui font oraison: c'est pourquoi il met tout en œuvre pour l'empêcher; & c'est là la raison pour laquelle on est plus acharné contre les gens d'oraifon que contre les plus grands pécheurs. Nous en voyons l'exemple dans Jéfus - Chrift On se contenta de crucifier les voleurs avec hui fans leur faire d'insulte & fans rien ajouter à la sentence de mort donnée contr'eux; que ne s'avisa-t-on de faire soufrir à Jésus-Christ?

Et combien fut - il infulté de tout le monde? Or comme c'est par le moyen de l'oraison que le vieil-homme est détruit en nous, & que nous sommes faits de nouvelles créatures en lésus-Christ; il faut aussi que les gens d'oraison, qui sont les plus prédestinés à être conformes à l'image de Jésus-Christ, soient de même les plus méprifés & les plus combatus. Jéfus-Christ n'a-t-il pas dit à fes Apôtres : (a) Vous serez bienheureux, lorsque vous serez bais Es méprifés du monde, Es lorsqu'il dira toute forte de mal de vous en mentant , &c. ? Ainfi, Monfieur, les croix & les humiliations sont les béatitudes des personnes d'oraison. Il y avoit un bon ferviteur de Dieu qui disoit, que c'étoit en Jesus - Christ que la croix étoit béatitude, & la pauvreté plénitude. l'ai bien de la joye que vous vouliez être un des enfans du Seigneur : on le connoit peu. C'est en lui que je vous suis véritablement tout ce qu'il veut que je vous sois.

of the long on the good will called a specific for

<sup>(</sup> a ) Matth. 5, v£ 11.

#### LETTRE XLVIIL

De la peine qu'on ressent par le decès des personnes à qui l'on tient. Combien la trop grande activité, la lenteur, la perte du tems, le désaut d'abandon Esc. nous sont à obstacle pour bien commencer es bien continuer jusqu'à ce qu'on vienne au pur amour de Dieu.

1. T Ai eu bien de la joye, M. d'aprendre de vos nouvelles: je vous affure que vous m'ètes bien cher. Je ne doute point que la chére défunte ne vous foit très-utile auprès de Dieu : étant dépouillée de la mortalité, elle est dépouillée en même tems de tous les obstacles que la nature, qui est si rusée qu'elle se fourre par tout, même dans les unions les plus faintes. Cette paix & cette joye que vous éprouvez quelquefois, vient de Dieu: l'atendrissement vient d'un certain sensible & d'une habitude qu'on s'étoit faite de vivre avec les personnes que l'on aime. Le méconte que l'on trouve dans leur mort, est dificile à porter d'abord; mais la foi doit outrepasser

tout cela. Pour la peine & l'éfroi, il vient de vous-même, ou parce que la réflexion y donne lieu, ou parce que vous voulez des apuis, & des affurances que vous ne trouverez jamais.

2. Tout cela ne regarde que vousmême, & fait voir que votre abandon n'est point entier : car si vous étiez abandonné à Dieu comme il faut. vous ne prendriez d'interet que pour fa gloire, & vons vous regarderiez comme un moucheron que Dien a droit d'écraser quant & comme il voudra-Mon Dieu! quand mourrez-vous à tout interêt propre? Cela ne peut venir que quand votre intérieur sera plus passif. Tout se sent chez vous de votre activité naturelle. Il n'est pas étonnant que toute la surface étant agitée, le fond s'agite aussi. Votre peu de passiveté intérieure vient encore de votre défant d'abondon, & votre défaut d'abandon est causé par votre activité intérieure. L'un suit nécessairement l'autre. Vous faites comme ces gens qui fe noient, qui s'atrapent à tout croiant fe fauver: mais leur peine feroit bien inutile, e la laffitude faisant souvent tomber des mains ce à quoi l'on se

tenoit, de sorte que l'on ne laisseroit pas de se perdre, si une main secourable ne venoit donner du secours. Et c'est à cette main secourable que nous devons notre salut, & non pas aux apuis auxquels nous nous atachons. Cette main nous est toujours tendue; mais notre activité, la crainte de nous perdre & le désir de nous sauver, sont que nous ne la voyons pas, & que nous nous atachons à tous les moyens qui se présentent. Il faut donc être beaucoup passiff, tranquile & reposé pour l'apercevoir. D'ailleurs elle ne secourt ésicacement que ceux qui se livrent à elle, & qui veulent bien ne prendre plus soin d'eux-mêmes.

3. Votre état intérieur ne répond point aux graces que Dieu vous a faites & aux épreuves qu'il a voulu tirer de vous. Faites tout ce que vous voudrez, vous ne trouverez d'affurance que dans l'abandon entier & dans la mort à toute chose. Quand Dieu envoyeroit un Ange du ciel pour vous affurer, cela vous donneroit pour quelques momens de la certitude, une joie, une confiance toute naturelle: mais vos doutes s'augmenteroient dans

la fuite, vos craintes deviendroient plus fortes, & cela ne vous paroitroit que comme un songe. Mais si vous voulez bien vous abandonner totalement à Dieu, & mourir à tout propre intérêt, vous éprouverez une paix, qui quoi que souvent séche, deviendroit invariable; parce que ne comptant plus for vous, ni ne cherchant plus rien pour vous, vous ferez content de ce que Dieu est Dieu. Dès que les réflexions vous viennent, laiffez-les tomber, aussi bien que vos activités intérieures. Ces activités intérieures sont la source de toutes vos activités extérieures & de tous vos des fauts, dont vous ne pourrez jamais vous défaire que par une oraison simple & passive. Lorsque vous croirez vous être gardé un tems, il viendra tout d'un coup une ocasion qui vous renverfera.

4. Commencez donc à être fidéle à ce que je vous dis: sans cela vous n'avancerez rien pour l'intérieur. Voyez combien vous êtes peu avancé pour le tems qu'il y a que Dieu vous a apellé; & soyez une sois bien convaincus que le désaut d'abandon & de simpli-

cité à l'Oraison en est la cause. Quand ie mourrois, vous ne perdriez rien si vous favez vous confier à Dieu au desfus de toutes choses. Je vous parlerois toute la vie, & je ne pourrois vous dire autre chose que Foi, Abandon, Défintéressement, Oubli de vous-même, Oraifon simple, frequent Rocueillement; laisser tomber votre activité, mourir à tous vos goûts, éviter les ocasions qui les peuvent réveiller. Il est certain que vous n'avez point travaillé au renoncement de vous même conformément à l'état que vous portez. Il y a un tems qui doit être employé à ce renoncement; & quand on le perd, on a peine à y revenir.

oint, & recommencez une nouvelle vie. N. vous aidera à vous corriger de vos défauts, qui sont une trop grande activité, & une trop grande lenteur & vétillement perpétuel, qui vous fait perdre beaucoup de tems que vous pourriez mieux employer. Il n'y a rien dont nous devions être si avares que du tems; car il n'y a rien dont Dieu nous demandera tant de compte. Le tems que vous employez

à vous amufer & à vétiller, vous l'employeriez dans des lectures qui nouriroient votre ame, au lieu que par là votre ame se déseche. Cela empêche que vous ne donniez tout le tems à

Dieu de vous posseder.

6. Il est impossible que dans une si grande activité, lorsque vous voulez faire oraison, cette même activité ne vous y acompagne pas. C'est ce qui vous met comme dans la nécessité de vous multiplier en actes. Vous vous calmeriez plutôt si vous étiez tout pasfif. Mais il est presque impossible que vous foyez passif, que ce calme ne vienne de plus loin. Il faut que cette même paffiveté s'étende fur toutes les actions de votre journée, & modére également votre trop grande activité & votre trop grande lenteur. Vouloir travailler à corriger vos défauts feulement par l'atention fur vous - même ; est une chose dificile, & presque impossible. Vous vous garderez pour un tems, & tout d'un coup vous vous trouverez abatu. Mais quand vous aglrez par cette passiveté paisible, Dieu devenant le principe de vos actions, il vous retiendra lui - même, comme

l'on retient un cheval par la bride. Soyez persuadé que c'est là le point capital pour vous; son désaut vous a empêché d'avancer, & vous a retenu

comme dans un cercle, 7. J'espère beaucoup de votre ame fi vous entrez pleinement dans ce que je vous dis. Ne vous inquiétez point pour le passé; Dieu vous pardonnera aisément ces fautes pourvû que vous travailliez sur nouveaux frais à le servir: & si vous étiez comme il faut, vous le laisseriez libre de vous pardonner ou de vous punir. Mais, mon cher \*\*, nous sommes bien éloignés de cet amour si pur; qui nous fasse oublier tous nos intérêts du tems & de l'éternité afin que le bon plaisir de Dieu & sa justice s'exercent sur nous. Cependant nous ne serons point selon le cœur de Dieu que nous n'en venions là. Toute autre route est la voye de l'homme en Adam & non celle de l'homme en Jésus-Christ. N. vous dira tout le reste. Je vous embrasse des bras du divin perit Maitre.

western could pulling be pulled by the development introduction of vos wellions. d vons refleners by antimer schots

#### LETTRE XLIX.

Avis sur le jeune, les austérités, & l'ordre de la Prêtrise.

T'Ai lu, Monsieur, votre lettre. Je vous dirai qu'il me paroit que votre Confesseur a raison de trouver à redire à vos résolutions sur le jeune. C'est souvent une tentation que de chercher les grandes mortifications. Le Démon nous y précipite pour nous empêcher de remplir les desseins de Dieu fur nous, & pour nous dérober à sa justice avant le tems. Une vie simple & uniforme est bien plus pénible à la nature que ces jeunes de propre volonté, purement extérieurs, & faits par secousse pour soulager l'amour propre qui afecte les singularites. Il y a une autre mortification bien plus dificile : c'est de mourir sans-cesse à tous ses goûts, à toutes ses activités, & à toutes ses volontés propres. Cette mortification commence par le dedans, & se répand sur le déhors; & elle retranche universellement tout ce qui peut plaire à la nature & tout

ce qui n'est pas d'une nécessité absolue felon son état. Les auftérités extraordinaires échaufent le corps aussi bien que l'imagination, & nous remplissent d'images tantôt impures, tantôt vagues & inutiles : ce qui empêche le re-

pos de l'ame devant Dieu.

2. Javous que la dignité de la Prêtrife est quelque chose de bien grand : mais il ne faut pas pour cela s'en éloigner; puisque S. Paul nous dit (a) d'aspirer aux dons les plus parsaits. Vous ferez bien plus pour remplir la grace de votre ministère en mourant fans-ceffe à vous-même & en tâchant de devenir intérieur, que si vous faisiez les pénitences les plus étranges de tous les anciens Anacoretes. Lorfque vous serez devenu intérieur, il n'y aura point à craindre que vous excédiez dans les pénitences extérieures parce qu'au lieu de les faire par votre propre esprit, vous les ferez par le pur mouvement de la grace.

Entrez donc dans l'Ordre de la Prètrise avec amour & simplicité & une profonde humilité, sans scrupule. C'est arranche univertallimient tou

une présomption de s'imaginer que certaines auftérités vous en rendront plus digne. Il faut que votre dignité vienne du grand Prètre selon l'ordre de Melchifedec. Ce fera lui qui vous donnera des dispositions nécessaires pour servir l'Eglise & ne vous laisser aller à aucune erreur. Je prie Dieu de tout mon cœur qu'il vous éclaire fur ce' que je vous dis.

# LETTREL

Exercice intérieur d'oraison & de recueillemens, bien qu'en sécheresse. Pénitence Solide & perféverante.

E fuis bien aife, Monfieur, que vous foyez entré dans les difpolitions que je vous ai mandées. Cette docilité vous atirera la bénédiction du ciel. La plus grande pénitence que vous pourrez faire, c'est de mourir à. toutes vos penitences indifcrettes, & proprietaires, pour rentrer profonde que ment au dedans de vous même pour y combatre le combat du Seigneur. Tome IV.

Metter vous dans la préfence : expofer votre ame devant dui a dites lui toutes you mileres felon que yous y trauverez, de facilité; puis restez un moment dans ile filence devant lui , comme un pauvre qui ne fachant pas exprimer l'excès de la milère , fe contente de montrer ses playes, ses or-

dures & fa lépre vous à un recueillement continuel & habituel, non par multiplicité, d'actes & bandement de tête pour penser toujours à Dieu; mais par un doux penchant du cœur faisant tout pour son amour, & lui ofrant toutes vos actions. Peu à peu ce recueillement vous deviendra facile. Faites le matin & le foir une lecture des livres que votre ami peut vous fournir; & après votre lecture demenrez devant le Seigneur comme un pauvre muet qui me fauroit exprimer l'exces de les maux. Quand vous ne pour-rez pas hu parler, dites lui que vous ne favez que un dire. Quand vous vous trouverez sec à lans gout, diteslui que vous ne trouvez point de plaisir d'etre seul à seul avec lui, que cela vous enmye, et que cette vue cuHaissez-vous dégoute de vous-même. Haissez-vous d'autant plus que vous sentez plus votre impuissance d'aimer & de prier le seul aimable. Voila une bonne oraison. Qui sait bien sa missère, prie toujours bien qui connoit son jusensibilité & la hait, sait une oraison excellente.

3. L'amour propre est un mal profond on n'en guerit pas facilement. C'est le but the toutes les opérations purifiantes & détruisantes de l'Amour. Mais commencez-le tout - de - bon de la maniere que je vous ai dite. Il faut que Dien feul le faffe; car la créature ne pout pas le faire. Mais avant qu'il opère seul en vous, il faut que vous cooperiez à fon action par une fidélité inviolable à rentrer en vous-même & à vivre de recueillement & d'Oraison. Cela vous coutera de grandes peines; mais c'est la pénitence solide que Dieu demande. On parle toujours des pe-nitences & des auftérités corporelles pendant qu'en noverit l'elient , qui est la source de toute corresption. Faites jehner & weiller votre efprit par l'alliduité à l'Oraison & par la folitude du

F 2

cœur, & vous verrez que vous serez

renouvelle bientôt.

Je prie Dieu Monsieur, de vous etre toutes choses, & vous recommande encore une fois comme le point capital de faire une demi heure d'oraison mentale le matin & le soir, & des fréquents, courts & petits retours vers Dieu pendant la journée. Jésus-Christ est plus présent à vous que vous-même. Vous le trouverez toujours si vous le cherchez au dedans.

## LETTRE LI.

Oraison entremêlée d'asections & de filence; même durant la lecture. Gout trompeur des ausièrités. Les véritables mortifications,

Je vous affure que c'est une grande consolation pour moi de voir les miséricordes que Dieu vous fait & le progres de votre ame Rien n'est plus doub & plus aisé que l'oraison lorsque Dieu en est le principe. & qu'il nous l'a fait faire : mais lorsque nous voulons nous mêmes en

être le principe, & la faire à notre mode, elle est bien plus pénible. Lorfque vous pouvez facilement refter en filence dans une fimple ocupation de la préfence de Dieu, demeurez-y faris forupule & fans retour fur vous-meme pour voir ce que vous faites ; & lorsque le filence vous devient pénible, fervez-vous de votre action, on en méditant, ou par afection entremèlée de filence. L'afection est même plus utile que la méditation; comme de dire à Dieu : Faires que je fois toute à vous : que je vous aime pour vous; car vous méritez infiniment d'être aime de la forte. O mon Dien , foyez moi tout . Es que tout ne me foit rien! & bien d'autres afections qui partiront de votre cœur.

2. Il faut entremèler les afections de silence, & ne point interrompre votre silence par les afections tant qu'il vous est facile d'y demeurer. Je vous assure qu'en suivant avec sidélité cette méthode, votre ame avancera beaucoup dans l'oraison & dans la pratique des vertus. Il faut aussi dans les autres tems qui ne sont pas de l'oraison, tâcher de rentrer souvent en

vous même par des afections, ou par un simple souvenin que Dieu est présent dans votre ceuranol est

2. Faites tout ne vous faites pour l'amour de l'ien vot dans le défir de de glorifier par les plus perites de vos ractions comme par eles i plus grandes. Lorfque vous faites des lectures foirituelles durant la vournée. il faut les entremeler de filence vous arrêtant lorfque quelque chofe ovons touche jo & de cette forte la lecture vous fera fort utile, & noutrisa votre ame. Car notre ame a autant de befoin de nourriture que notre corps fans quoi elle se deffeche; & ne tronvant plus au dedans une donce correspondance, elle se répand dans les objets du déhors, perdant peu à peu fon intérieur. Pespére qu'il n'en sera pas ainfi de vous, & que Dieu, qui a commencé en vous son œuvre . l'acheveral. l'espéres beaucoup de votre ame, li vous êtes fidéle à fuivre ces. prémices de l'intérieur. C'est le véritable moyen de devenir heureux. O le grand bonheur , Mademoifelles , d'apartenir à Jéfus Christ! C'est le baume qui adoucit toutes les douleurs & toutes les amergumes.

4. Ne fongez point và faire des auftérités; mourez au gont que vous en avez , votre fante ne de permet pas. Le Démon ne manque pas lors qu'il voit une ame qui veut s'adonner à l'oraifon & dont le corps est délicat & mal fain, de hui donner un gout d'auftérité. Il le fait pour deux raifons ; la premiere pour la jetter par là au déhors & l'empecher de tourner fa force au dedans : la feconde est , pour achever de détruire fa fanté, afin qu'elle se dérobe par la aux deffeins de Dieu Si votre cords étoit fort & robuste v dominé par le plaifir du gont, je ne vous parlerois de la forte a condè al endo

tre mortification, qui, fans nuire de votre fanté, aura encore plus d'élet que les auftérités que vous choifiniez : mortifiez vos goûts; vos penchans, vos inclinations, votre propre volonté, n'y adhérez jamais : tournez contre votre esprit, ce que vous voudriez tournet contre votre corps : portez en patience vos grandes &

F 4

fréquentes douleurs : soufrez pour Dien tout ce qui se présente à soussir de contradictions, de mal-adresse ou de négligence dans le fervice qu'on vous rend: foufrez ce qui vous contrarie, qui vous déplait, qui vous incomode, en union des soufrances de Jésus-Christ; & tout cela à chaque moment. Avec cette pratique, vous prendrez des remédes très-dégoutans, pour honorer le fiel & le vinaigre dont Jésus fut abreuvé : vous perdrez cette envie de donner ce qui n'est pas à vons: car on ne doit faire des aumônes que de son propre bien; & celui qui doit, ne peut rien donner qui n'apartienne autrui (On ne comprend point affez l'obligation de payer fes dettes ) Mourez à toutes fortes de magnifcences; & vous ferez un plus grand facrifice à Dieu, que si vous jeuniez toute votre vie au pain & à l'eau. Tout dépend de mortifier l'esprit & notre \* corps. C'est ce que St. Paul apelle, (a) Circoncision du cour. La

tag na Astrog

Peut - tere , notre cour ; ou bien , & non notre corps. ( a ) Rom. 2. vf, 29.

nature veut ce qui brille & paroit. N'ayez point de scrupule de manger gras. Plut-à Dieu que tous ceux qui le font, en eussent un aussi grand besoin que vous. Communiez autant que vous pourrez. Jésus Christ est le pain de vie, qui nourrit & vivisse nos ames. Je ne vous oublierai pas auprès de lui; car je souhaite sort qu'il règne & commande chez vous.

### LETTRE LII.

Avantages & nécessité de l'abnégation de soi-même pour arriver à la foi pure & adhérer purement à Dieu seul. Nécessité de la vraie humilité, simplicité & enfance Chrétienne pour être à Dieu.

1. Q Uitez vous vous - même, mon cher frére. Tant que vous conserverez votre propre esprit & votre propre volonté, sous quelque prétexte que ce puisse être, vous n'aurez jamais ni la pure oraison ni le pur amour; vous ne serez jamais spirituels votre imagination ne sera jamais dé-

gagée des phantômes, ni votre esprides pensées tumultueuses; vous ne ferez jamais libre, mais tonjours embarraffe en vous - même , inquiet , tendant à ce que vous n'avez pas ennuyé & dégouté de ce que vous avez : votre cœur ne fera jamais afranchi de defirs y & ne goutera jamais un parfait repos: vous vous porterez partout, & vous vous trouverez partout d'une maniere furchargeante & incommode: vous ne jourez jamais de la pure lumiere de vérité : vos lumieres feront toujours mélangées de celles de la raison, & par consequent toujours fautives : vous aurez une espèce de foi ténébreuse ; mais jamais cette soi dégagée de tout objet distinct & de toute agitation.

2. Cette foi pure & nue ne lail fant rien voir à l'ame de tout ce que les hommes conçoivent par leurs idées & leur raisonnement, la met dans un séjour serain & paisible, où la vérité habite, où l'on voit tous les préjuigés des hommes templis de fausseté. Cest cette vérité ou soi nue, pure, & dégagée qui nous sait passer en elle

lorsque nous ne sommes retenus & fixés par quoi que ce foit, bon on mauvais. L'esprit ainsi dénué par la foi , & la volenté par l'amour , entrent dins cet amour pur, net, nud. dégagé de tout propre interet quel qu'il foit , de tout retour fur foi , de tout raport à foi, demourant perdus en tems & éternité fans nous regarder : & demeurant uniquement attachés à cet objet immense, nous le laissons disposer de nous, contens de tous les états & de tous les lieux où il nous met, content même de nos misères & de nos pauvretés, parce qu'il reste toujours ce qu'il est , un grand Tour immuable, infiniment heureux. Ma misere ne pouvant alterer fon bonheur, ne doit point m'altérer non plus naver de la later med

& ne l'oubliez jamais, que tout ce qui arrache à la créature pour reitiquer à Dieu, est le meilleur état. Ce qui nous fait mourir à notre propre excellence, à nos vues courtes & bornées sur la persection, est le meilleur, parce qu'il est le plus glorieux à Dieu, vous avez bien connu & pratiqué les

vertus extérieures jasqu'à présent; mais vous n'avez pas bien compris la parfaite abnégation de nous-mèmes, qui est d'une étendue immense; la démission entiere de votre jugement & de votre volonté. Vous n'avez point bien connu la simple, petite & parfaite obéissance, tant envers Dieu qu'envers les hommes, cette obeissance qui vient de la véritable humilité, & qui ne conserve plus rien du propre esprit & de la propre volonté, qui puisse juger de la nature & de l'obéissance ni du commandement, l'éxaminer & le comparer.

4. Il y a des gens qui suivent leur propre raison, au lieu de la soumettre à la Raison Eternelle. Ces personnes demeurent rensermées dons leur prudence humaine, & ne participent jamais à la sagesse de Jésus-Christ, qui a été le plus humble & le plus obésissant qui sut jamais. Ce n'est point une humilité pratiquée verrueus ment ; mais cette humilité verrueus de la parsaite connocissance de ce que nous sommes, qui est un anéantissement, & que la désapropriation produit; une humilité s une

obéissance qui deviennent si propres à l'ame, qu'elle les pratique tout naturellement & quasi sans s'en apercevoir.

s. Vous êtes loin de cela, quoique vous ayez une perfection au dehors affez grande. C'est pourtant ce que Dieu veut de vous, & à quoi il vous apelle. Vous ne pouvez remplir votre vocation fans cela. Mon cher enfant, que j'engendre tous les jours à Jésus-Christ dans les douleurs & les angoisses, je vous dis avec l'Apôtre: (a) Ne vous fiez pas à votre prudence, mais abondonnez-vous totalement à Jésus-Christ, afin qu'il vous conduife non par la fagesse humaine, mais par la folie de la croix, par la simplicité enfantine, par tout ce pour quoi il vous a apellé, à laquelle faveur vous n'avez pas encore corres. pondu survectio in one bristy wal leis

6. Que j'ai grand peur, qu'au lieu de devenir simple & petit, à quoi vous avez une oposition naturelle, vous ne deveniez encore plus sage & plus grand! (b) Si vous ne de-

attes variable reversion

<sup>(</sup>a) Rom. 10, wf. 16, (b) Math. 18. vf. 3

venez comme un enfant, vous n'entrerez point au Royaume des Cieux; vous ne serez point possedé de Dieu; yous resterez toujours perplex , flottant & douteux, incertain, indéterminé, ou arrêté à votre propre sens, fans prendre le bon parti qui est celui de la volonté de Dieu. (a) O Père, je vous rends graces de ce que vous avez caché vos secrets aux grands & aux fages , & les avez revelle aux petits : oui , mon Pere ; car vous Pas vez ainsi voulu Que je désire; mon cher enfant, que vous suiviez ces avis que je vous donne de la part de Dieu. (b) Le fen & Pan, le bien & le mal, sont devant vos yeux, c'est à vous de choifir. Si vous ne suivez pas les avis que je vous donne ici que je crains que vous ne vous écaral tiez infensiblement de la vérité. Le mal fera grand avant que vous l'aperceviez ; il deviendra presqu'incurable : je le discernerai bien, il me fera monrir de douleur. Pespére que vous ferez ce que je vous dis, & que vous deviendrez par la ma confolation & ma joye; AMEN, JESUS.

<sup>(</sup>a) Math. 711 villes (128, 121 2000) (b) Eccle. 15. vi. 17.

#### LETTRE LIIL

Que la conviction de notre propre misère & impuissance, sert d'avantage à notre avancement, que la persuasion du même avancement.

7 Ous me faites plaisir de m'avoir V averti de ce que vous pensez fur \*\*. C'est une chose affez ordinaire, furtout aux femmes, d'écrire d'une maniere plus avancée qu'elles ne le font, principalement dans le commencement que l'on éprouve des sentimens de Dieu plus vifs. Cela se démèle plus facilement dans la suite; & c'est ce que j'ai tâché de faire comprendre comme vous le verrez dans la continuation de ce que vous avez déja. On a peine à défabuser ces personnes jusqu'à ce que Dieu le fasse lui-même. Notre plus grand avancement confifte à être bien convaincus par expérience de notre milére, de notre impuissance, & de notre incapacité : alors nous avons encore plus besoin d'être soutenus & encouragés que nous n'en avons eu dans le commencement d'etre rabaiffés & éclairés.

#### LETTRE LIV.

Bonnes inspirations, à quoi on doit être fidèle. Leur diference d'avec la conscience & le scrupule. Lestures nuisibles. Oraison d'abstraction. Sortir de soi.

1. TOus me parlez mon cher F. des Inspirations. Il est de la derniere consequence d'y être fidèle. C'est ce qui fait aquerir à l'ame une certaine souplesse pour tout ce que Dieu veut d'elle. Le S. Esprit ne s'explique point autrement que par un certain mouvement du cœur, que vous apellez conscience, & qui cependant n'est pas la même chose. La conscience est un certain je ne scai quoi qui prévient le péché pour empecher de le commettre ; & qui le reproche après l'avoir commis : & ceci est en nous par une impression que Dien y a mise des le commencement: Pautre [ Pinspiration ] eft um certain mouvement de l'Esprit de Dien ; qui nous excite à faire les choses . tantôt voulant, tantôt ne voulant plus, memornisut d'eure relatibles & desintes.

pout nous acoutumer à la fouplesse.

2. Il est de grande conséquence de suivre ces mouvemens, & , comme dit S. Paul, de (a) ne point étein-dre l'Esprit. Nous le contristons d'abord, & puis nous l'éteignons tout-à-fait. De la sidélité à le suivre dépend tout le progrès de la vie spirituelle. Pendant un tems plus on lui acorde, & plus il est insatiable; ce qui fait de la peine d'abord : mais dans la suite, voyant la sidélité exacte de l'ame, il se contente, & change de route. Laissez-vous donc conduire à l'esprit de Dieu.

3. Il faut remarquer, qu'afin que sela vienne de Dieu; il faut que ces mouvemens nous viennent sans aucune résexion de notre part, & lorsqu'on y pense le moins. Ce n'est point une chose qui, comme la conscience, prévienne l'infidélité ou le péché mais c'est un je ne sai quoi que Dieu exige de nous, sans savoir d'où cela vient, parce qu'il a droit de le saire. Il est de grande conséquence de démèler le mouvement de la grace d'a-

<sup>( ) 1</sup> Thef. 5. vf. 19.

Si Dieu vous met toujours au cœur de quiter le monde pour la solitude, vous pouvez vous y préparer de loin, & mettre ordre à vos afaires d'une maniere que vous ayez de quoi vivre dans la santé & dans l'infirmité. J'espère que Dieu yous facilitera toutes choses.

4. Pour ce qui regarde votre ami, je ne suis point surprise, que n'ayant pas été fidéle à la grace, lisant des livres que Dieu ne vouloit pas qu'il lût, il s'est écarté: mais il saut espérer qu'il reviendra. Ce qui déplait à Dieu dans un tems, devient indiférent en l'autre: tout consiste à ne rien saire contre cet esprit directeur. J'ai connu un Ecclésiastique qui a perdu peu à peu son oraison pour ne

mavoir pas voulu obeir en ce point de lire des livres que je ha avois défendus. Il droyoit aveir beaucoup gagné de me de gacher soe qui tie lui dervoit de rien s car je le pourfuivis fortement là deffus , queiqu'il ne me le dit pas. J'espère que votre ami reviendra, & j'en prie Dieu de tout mon cœur. Hin'y a qu'à se faire un peu de violence reprendre fon premier train, & revenir à Dieu dans une humiliation douce, réfolu de fuivre véritablement fon Esprit.

5. Pour ce qui regarde votre Oraifon, l'abstraction & la tendance de la volonté sont très bonnes unies ensemble, pourvû que ce soit l'amour & la volonté qui foient la fource de l'abstraction , comme vous l'apellez. A mesure que la volonté s'unit à Dieu les pensées tombent ; les objets disparoissent; & la foi qui est toujours jointe à l'amour, rend l'esprit simple, pur, net, dégagé d'espèces : c'est ce qui fait la parfaite oraison.

6. Ce qui s'apelle fortir de foi, c'est lorsque par l'exercice de l'oraison de la volonté, qui fait céder peu à peu notre volonté à celle de Dieu,

nous venons à n'avoir plus de volonté : ce qui se fait insensiblement , en forte que nous n'en trouvons point. L'ame trouve en elle une extinction de tout désir; ce qu'elle croit souvent mauvais, parce que fes defirs lui font un témoignage de sa bonne volonté: mais lorsque la volonté de Dieu prend la place de la notre, il ne laisse pour un tems ni bonnes ni mauvailes volontés, afin de prendre entiérement la place de la notre. Pai tant écrit de cela, comme étant l'effentiel de la vie spirituelle, que vous le trouverez affurément en bien des endroits. La sortie de soi se fait encore par la perte de toute proprieté, ainsi que vous le verrez déduit affez au long. Contentez-vous présentement de lais fer écouler toute votre volonté dans la volonté de Dieu par un amour véritable. Je vous souhaite toutes les bénédictions du Saint Enfant Jésus. Nous voilà près de sa fête : je ne vous oublierai point ni tous vos amis ce jour là.

7. Je voudrois que votre ami revint, s'il est écarté : mais j'ai une bonne espérance de son cœur sans le

connoitre.

Depuis ceci écrit j'ai apris que votre ami régente une Classe, ce qui le
met dans une obligation de lire des
choses qu'il ne devroit pas lire s'il
étoit dans la solitude, ou que Dieu
les lui reprochât. S'il ne lit que les
choses nécessaires pour son emploi, &
qu'il ne laisse pas en même tems d'è
tre sidèle à l'oraison, & à lire les
choses qui lui sont nécessaires pour
l'aider dans sa voye, j'espère que
tout ira bien.

## LETTRE LV.

Découragement, grand mal. Bons mouvemens.

Mon cher F. Si Dieu me tiroit de vous envoyer comme à un autre Elizée son double Esprit. Le découragement dans les personnes qui se donnent à Dieu, me paroit le plus dangereux. On voudroit voir l'ouvrage fait tout d'un coup, comme on voit une fleur croitre au Printems; & Dieu se plait à nous faire sentir ce que

# 142 Quand fuivre fer mouvement.

nous sommes. Je dirai à présent que Dieu vous a soutenu : (a) Confirmez vos frères : c'est tout ce que je vous désire. Mon occur est fort uni au votre en Jésus Christ, & à tous vos amis. Dites au bon \*\*. qu'un mouvement qui vient saus aucune réflexion lorsqu'une ame est bien à Dieu, est supposé de Dieu, pourvû qu'il ne soit ni contraire à sa loi, mi à notre devoir dans l'état où Dieu nous a mis, ni à l'obéissance. On ma parlé de cela à M. \*\*. qu'asin de lui saire voir la diférence qu'il y a entre un scrupule & une inspiration.

9

ti

1

D

p

ai fe

m

al

ti

di

Q

# LETTRE LVL

Si l'on doit suivre les mouvemens & sentimens que l'on a, & jusqu'où.

De l'assurance qu'on prétend là dessus.

1. I A première partie de votre lettre est très bonne. Quand on agit simplement & bonnement, il ne faut pas tant examiner si l'amour propre s'en mêle.

( F) Luc. ax vt 32 1130 05 14 1618

Quand on a parlé des mouvemens, on ne parle que de ceux qui nous regardent nous mêmes, & non de ceux qui regardent autrui : car la charité Chrétienne nous doit faire croire, que si les autres, qui sont plus à Dieu que nous, n'y entrent pas, ou en ont de contraires, c'est une marque que le mouvement n'étoit pas de Dieu, ou que Dieu n'en veut pas l'éxécution, comme vous dites fort bien. Nous ne saurions nous méprendre en exposant aux autres nos mouvemens, & en laissant l'exécution dans une entiere indiférence.

2. Or on doit remarquer, que pour peu que le mouvement soit de Dieu, il saut que ce soit des choses sur lesquelles nous n'ayons point entretenu nos pensées auparavant, soit par peine, ou par complaisance ou consolation: car il se peut faire qu'on ait pensé auparavant les mêmes choses dont on croit avoir les mouvemens: & quoigu'on y pense plus alors, une subite & presqu'imperceptible réminiscence peut nous incliner de côté ou d'autre d'une maniere très subtile. Mais comme Dieu ne deman-

de pas que nous fassions tous ces examens si contraires à la simplicité, si la chose ne regarde que nous, faisons bonnement ce que nous croyons ordre de Dieu; & si ce ne l'est pas, la consiance & l'abondon que nous avons à Dieu, fera que Dieu nous donnera une petite répugnance à ce que nous croyons faire pour lui, qui nous éclairera que ce n'est pas sa volonté. Si nous n'avons pas cette répugnance, allons bonnement & simplement avec Dieu, sans vou-loir trop éplucher si c'est sa volonté ou non.

Que si cela regarde les autres, en exposant simplement ce qui nous est venu au cœur, lassons leur la liberté de faire ou de ne pas faire ce que nous leur disons, & demeurons en repos sans nous mettre en prine de rien, persuadés que Dieu leur sera faire ce qu'il voudra.

3. Nous fuposons une ame qui soit bien à Dieu, & qui ait une volonté d'y être fans reserve. Du reste, plus on va simplement, c'est le mieux pour nous. Il ne faut pas chercher tant d'assurance; car si nous étions

toujours sûrs de faire la volonté de Dieu, nous ferions comme les Anges. qui la font très affurément & fans pouvoir en douter. Quand nous fommes dans un état depuis long-tems, n'allons point éplucher si nous y sommes par la volonté de Dieu : car Dieu nous y ayant placés, ou même permis que nous y soyons, tout ce qui vient à l'encontre est une pure tentation, le Diable faisant tout ce qu'il peut pour défunir ce que Dieu a uni. Soit que je vive ou que je meure, je ne vous oublierai point, ni Madame votre Epouse, vous saluant tous deux dans le cœur de Jésus.

### LETTRE LVII

Regarder Dieu seul dans ses organes. Ecouter & suivre l'Esprit de Dieu avec souplesse de volonté. Aprendre à soufrir non seulement avec joye, mais avec délaissement & sans apui.

1. I L y a long-tems, ma chere Demoiselle, que j'avois envie de vous écrire, j'attendois une occasion

favorable de le faire. Je ne doute point, que Dieu ne veuille se servir du cher M. \*\*. pour vous conduire dans la voye qu'il vous marque lui-même. l'ai vû par quelques-unes des lettres qu'il vous a écrites, qu'il avoit grace pour vous. Ne l'écoutez pas, lorsqu'il parle de son indignité & de sa misère, comme je ne l'écoute pas moi-même. C'est un reste d'impersection que de s'excuser sur son indignité. Il n'y a nulle dignité dans le rien, toute dignité est en Dieu, qui fe fert pour sa gloire des instrumens les plus foibles & les plus miférables afin que la gloire des œuvres ne soit pas attribuée à l'homme, mais à lui. Il couvre ses vrais ferviteurs de foiblesses, afin qu'eux ni les autres ne s'apuyent que fur lui. Heureux celui qui sait tirer la moëlle du cedre au travers de son écorce groffiere. On donne trop à la créature, qui n'est rien, & moins que rien. Il faut garder l'eau qui nous est présentée sans s'arrêter au vase, qui la renferme. L'eau est meilleure dans la terre que dans l'argent.

2, Je vois que votre ame avance considérablement. Laissez-vous à l'Es-

prit de Dieu: tout votre soin doit être de l'écouter & le suivre , laissant votre premiere maniere d'agir pour n'agir que par lui, jusqu'à ce qu'il lui plaise d'agir seul en vous. C'est une excellente disposition que la souplesse & l'indifférence. Cette souplesse extérieure vous aura apris à être fouple sous la main de Dieu; car les volontés roides & fermes ont un obstacle si grand pour se laisser conduire à Dieu, qu'il faut une espèce de miracle pour les déprendre de leur propre volonté & les rendre dociles fous la main de Dieu & des hommes. Ces personnes vont bien un tems à force d'onction & de fentimens; mais cela n'est pas plutôt passe, qu'on les voit s'arrêter, reculer, & déchoir même tout à fait. Ne regardez pas comme un simple naturel la facilité que vous avez à vous soumettre à tous, & cette indiférence qui vous rend fouple; c'est une grace que Dieu vous a fait pour vois préparer à de plus grandes; & si vous êtes fidèle à vous liffer à Dieu, vous irez vite & loin, n'ayant pas ce plus grand des obstacles à vaincre

3. Pai vû aussi votre disposition dans votre maladie. Le mal n'est plus un mal, lorsqu'on y est soutenu comme vous l'avez été. Mais il faut être prête non seulement à tout soufrir avec joye & douceur lorsque Dieu le donne; mais aussi à soufrir avec délaissement, comme Jésus-Christ sur la croix, lorsque le Maitre le veut. Alors on en sent toute la dureté; mais celui qui a aquis la patience dans la suavité, la conserve dans la douleur toute nue, & participe réellement aux douleurs de Jesus-Christ qui n'a point voulu d'autre apui que la croix & la douleur, Il se fit même une suspension dans son ame bienheureuse de l'écoulement de la Divinité, qui lui fit dire : ô Dieu, mon Dieu! Pourquoi m'avez-vous abandonné? Mais tant que le divin amour vous donne le lait de ses mamelles, nourriflez-vous en, & vous regardez comme un enfant, qui a besoin de lait pour croitre & se fortifier. Il lais se le soin à sa mère de lui donner la nourriture qui lui convient : s'il vouloit manger ce qui nourrit les hommes, il ne le pourroit, & cela le feroit mourir & l'empêcheroit de croitre. Je prie Notre Seigneur Jésus-Christ de vous prendre par la main, pour vous conduire, de vous porter même, s'il est nécessaire, si vous ne lui resistez pas. Il ne convient pas à un ensant de marcher seul : laissez vous conduire par lui au dedans, & au dehors par M. \*\*. puisqu'il vous l'a donné. Croyez moi toute à vous en celui qui est tout en nous tous.

# LETTRE LVIII.

Ne se décourager, par la vue où le sentiment de nos miséres, puisqu'elles servent à la gloire de Dieu.

1

r

Z

e

ril

es la 1. V Oilà; mon cher F. un mot, qui m'est venu dans l'esprit d'écrire à cette bonne Demoiselle: je vous l'adresse. Laissez disposer doucement à Dieu toutes choses pour votre solitude. N'avancez rien par vous-mème, mais aussi ne reculez pas quand le Seigneur vous ouvrira la porte. Je suis très unie à vous malgré tout ce G 3

qui paroit misere au dehors. C'est un favon, qui doit vous nettoyer des proprietés de l'esprit, & même vous blanchir; car la même Ecriture, qui nous affure, que (a) quand nos mains, qui sont nos actions, éblouiroient de blancheur, Dieu les feroit paroitre soutes fales ; nous affure auffy, que (b) quand nos péchés sérvient rouges comme Pécarlate, il les rendroit blancs comme la neige. Il y a de deux fortes de personnes qui suivent l'Agneau; les unes, dont la robe d'innocence n'a jamais été souillée; & d'autres, dont (c) la robe a été blanchie dans le fang de P Agneau.

2. Jéfus-Christ prit (d) de la boue pour éclairer l'aveugle-né; cette boue étoit plus propre à l'aveugler s'il avoit en de bons yenx; mais tout est bon en la main de Dieu, & a un éset tout oposé à ce que la raison pourroit nous inspirer. Il hui dit, de se laver dans le lavoir de Siloé, qui sont des eaux calmes & tranquiles; pour nous aprendre, qu'il faut conserver la paix & la tranquilité dans notre boue pour être

<sup>(</sup>a) Joho. vf. 30, 31. (b) 112. r. vf. 18. (c) Apoc. vf. vf. 14. (d) Jean 9. vf. 6, 7.

éclairé. Dieu est si jaloux de sa gloire, qu'il détruit & renverse tout dans l'homme afin qu'on ne lui en dérobe pas une petite étincelle. Demeurons bien petits, & bien rien: mais, lorsqu'il faut agir pour la gloire de Dieu & le bien de nos fréres, agissons en hommes courageux, sans pourtant nous apuyer sur notre courage, mais en Dieu seul. C'est bientôt la fère du divin petit Maitre: honorons-le par notre petitesse & notre néant.

## LETTRE LIX.

Comment Dieu pour purifier l'ame de l'amour de la propre excellence, se sert des tentations & de la boue de la corruption; par où aussi il atire l'ame à son pur Amour divin. Des bonnes œuvres: de la perte de la volonté: de l'abandon: de l'Oraison. Divers avis particuliers. Certitude. Mouvemens à suivre. Orgueil à éviter.

I. J'Ai-reçu mon cher F. en Notre Seigneur, votre lettre avec une véritable consolation de mon cœur. Vos miséres ne m'ont point fait de peine; parce que j'en connois la fource: mais votre humilité & simplicité à les découvrir m'a fait un extrême plaisir. Car je vois clairement le doigt de Dieu en tout cela, & connois que c'est une épreuve, & non une malice qui soit en vous. C'est bien un éset de la malignité de votre nature; mais non pas de la malice de votre cœur. Il faloit que l'orgueil fut bien enraciné, puisqu'il vous faut une telle lessive. Ne croyez pas que je parle d'un' orgueil groffier; nullement: mais de cet orgueil spirituel qui renonce même aux possessions de la terre, pour se conserver par l'amour de la propre excellence dans le bien & dans une vertu proprietaire. L'orgueil groffier est méprisé par cet amour de la propre excellence; &, comme dit Dieu en Job! (a) il estime l'or comme de la boue; les rayons du Soleil sont sous lui, & le reste, qui est (b) admirable.

<sup>(</sup>a) Job. 41. vf. 21. (b) Voyez-en l'exposition dans les Explications & Reflexions fur l'Angien Testament, au Tome VII. qui eft fur Jo B.

2. Or pour guérir cette maladie d'autant plus dangereuse qu'elle est plus cachée, qu'on s'en défie moins. & qu'on la regarde même comme une grande fanté, Dieu se sert des moyens tout contraires, afin de guérir un mal si grand, & qui est irremédiable à tout autre qu'à Dieu. Non, il n'y a que lui qui le puisse guérir : c'est pourquoi il dit en deux endroits de l'Ecriture deux chofes qui prouvent ce que je foutiens : l'un est dans Job; (c) Quand mes mains parorroient eblouissantes de blancheur comme la neige, vous me les feriez voir toutes pleines d'ordure : l'autre, en Isaie; (d) Quand vos péchés servient rouges comme l'écarlate, il les fera paroitre blancs comme la neige. Lorsque nos œuvres & nos vertus nous paroissent si belles, Dieu nous en fait voir toute la laideur : lorsque nous entrons dans une véritable humiliation, nous découvrons alors que le ver de l'amour propre, de la proprieté, de l'amour de la propre excellence , en avoit corrompu le dedans; qu'il n'y avoit qu'une blancheur

<sup>(</sup>c) Job 9. vf. 30, 31.

fragile au dehors femblable à celle de la neige, qui n'est pas plutôt foulée aux pieds des paffans, qu'elle devient un objet d'horreur. Lorsque le Verbe, comme une divine parye, vient à fondre cette neige, tout oft fondu en un instant; il ne reste que boue & saleté! Quelle est cette pluye, finon la vérité, qui s'introduit dans l'ame par la divine justice; qui en nous ôtant ce que nous croyons blen établi, nous fait voir à nud ce que nous sommes ? O divine vérité! fondez ces neiges, & que la justice par là fasse voir à Phomme la foiblesse de son ouvrage, & qu'il n'y a que l'ouvrage de Dieu qui soit stable : & c'est celui là qui durera éternellement. Au contraire, celui dont les péchés font rouges comme l'écarlate ; qui est acablé de confusion & de douleur, est blanchi par la divine justice d'une blancheur éclamate; & qui ne peut fe corrompre. Elle n'est point exposée aux pas des paffans; car elle est cachée sous cette rougeur aparente. Dieu est un Dieu jaloux: il abaiffe ce qui paroit élevé, il éléve ce qui est abaisse; il regarde les choses basses, il s'abaisse fur les

humbles, & résiste aux superbes. La jalousie de Dieu est telle, qu'il ne peut soufrir que l'homme s'atribue aucun bien: & tout le soin de la divine justice est de détruire nos usurpations, & de restituer à Dieu ce que nous lui avons dérobé.

3. Cela suposé, je dis que vous devez vous estimer plus heureux malgré votre extrême misére, que vous n'étiez dans votre prospérité spirituelle. Je remarque qu'elle a produit deux ésets en vous, qui ne sont point équivoques: l'un, de vous aprendre à vous connoitre vous-même, & le peu que vous pouvez; l'autre, de vous donner une plus haute estime de Dieu, & un amout plus pur, un abandon plus entier , une foi plus vive. Jefpére que vous direz un jour avec le Prophète, (a) j'ai trouvé ma consolation dans ma douleur la plus amère ; pourvû que vous observiez ce que je vais vous dire : Premierement, de continuer votre oraison le plus que vous ponrez ; de ne point changer votre oraison simple pour vous multiplier à

<sup>[&</sup>quot;] Ifa. 38. yf. 17.

cause de vos miséres. Tous vos éforts font inutiles pour vous en tirer, comme votre expérience vous l'a apris : cela ne sert qu'à les alonger, & les rendre plus opiniatres. Je ne juge pas, comme vous, qu'il y ait de la malice : votre état intérieur, tel que vousme le découvrez, est entierement oposé à cette malice prétendue. Je crois que c'est plutot une épreuve de Dieu, qui permet au Démon, quoique d'une maniere cachée & qui paroit toute naturelle, de vous exercer, pour vous purifier de tout ce qui reste en vous de vous; afin que vous aimiez Dieu fi purement, que perdant tout propre interêt, quel qu'il foit, pour le tems & l'éternité, vous vous immoliez à fa divine justice, afin qu'elle soit satisfaite & qu'elle rende à Dieu ce que vous lui aviez dérobé fans le vouloir. n'ayant plus d'autre intérêt que le seul honneur & la seule gloire de Dieu, qui ne peut rien perdre quand vous perdriez toutes chofes. O que cet amour de Dieu ; furpaffant toutes chofes, est bien plus digne de Dien que toutes ces œuvres qui, comme dit S.

9 5

Paul, ne seront admises (a) qu'en

passant par le feu.

4. Ce que je dis ici n'exclud pas les bonnes œuvres, mais l'apui en ces mêmes œuvres. Il faut favoir quelles sont les auvres qui peuvent porter le nom de bonnes. Ce font celles qui font faites par le mouvement de l'Esprit de Dieu, & non par l'esprit empresse de l'homme, ni par l'amour de sa propre excellence : Ce font celles qui, comme dit S. Jean, (b) ne sont point nées de la volonté de la chair, ni de la volonté de l'homme; mais de la volonté de Dieu. Or ceux qui font les vrais enfans de Dieu sont nés de sa volonté, car ils font régénerés en Jéfus - Christ : ceux - là font de bonnes œuvres; parce qu'ils les font dans la volonté de Dieu par son Esprit, & non par leur caprice. C'est pour amener l'homme à ce point, que Dieu par ces fortes d'épreuves le purifie de toute atache à soi-même, & de toute estime de nos propres œuvres. (c) O Dien , die l'Ecriture , c'est vous qui faites en nous toutes nos œuvres! Da-

<sup>[</sup>a] 1. Cor. 3. vf. 13. [b] Jean I. vf. 13.

vid disoit, (a) vous avez rendu mes volontés merveilleuses. Afin que nos volontés soient merveilleuses, il faut qu'elles soient devenues les volontés de Dieu: car il n'apartient qu'à lui de faire des merveilles. Afin que notre volonté passe en celle de Dieu; il faut perdre en lui toutes nos volontés, n'en conserver aucune, ni désir, ni choix, ni inclination; car tout cela est l'apanage de la propre volonté; mais mourant à tout désir, demeurer constamment en la main de Dieu, afin qu'il nons traite comme il lui plaira & aussi long-tems qu'il lui plaira.

Demeurez donc sacrisié sous le couteau de l'épreuve, espérant tout de Dieu & rien de vous, vous abandonnant même à sa justice pour recevoir le châtiment que vous méritez, si vous avez été assez malheureux pour lui déplaire. Châtiez moi, o Pére juste, mais infiniment miséricordieux dans votre justice : j'aime cette justice qui vous est si glorieuse, quand même elle me seroit contraire. Plus vous ètes misérable, plus vous devez tâ-

<sup>(</sup>a) Pf. 15. vf. 3. Vulgate.

cher de vous unir à Dieu. Vous ne fauriez le falir, mais il vous purificta; car c'est un seu dévorant & confumant. Tâchez de l'aimer de plus en plus, & confacrez vous de nouveau à sa volonté cachée, content de tout ce qu'il ordonnera de vous. Si vous quitiez l'oraison & l'abandon sous quelque prétexte que ce pût être, vous seriez perdu, & croyant vous sauver vous même, vous succomberiez infailliblement. Ne vous désiez point de Dieu. Ne craignez point, de peur d'enfoncer comme S. Pierre.

litude vous seroit à présent plus dommageable qu'elle ne vous seroit utile. Il sant encore quelque ocupation. Priez de votre coté l'je prierai da mien; le j'espète que Dieu me sera la grace de vous le faire savoir lorsqu'il sera tenis. Votre aplication à la chimie peut vous divertir quelques momens; mais je ne voudrois pas en faire mon aplication: vos afaires, le tems qu'il faut dormer à Dieu doivent être préserés à tout. Je suis ravie du bien que vous a fait le traité spirituel. C'est pour vos semblables que Dieu

l'a fait écrire. Demeurez ferme dans l'abandon: vous ne pouvez trouver de paix que là. Je ne crois pas qu'il y air présentement nulle obligation de vous engager dans un ménage, quoique je sois fort portée pour que les jeunes gens se marient felon Dieu à cause des inconvéniens & des jours de tentations: mais je voudrois qu'ils ne regardaffent que la crainte & l'amour de Dieu dans leurs mariages. & nullement l'intérêt, ni la chair & le fang. Je crois que Dieu béniroit ces fortes de mariages. Je ne vois pas que Dieu demande la même chofa de vous; mais un abandon total entre les mains de Dieu. S. Paul, qui avoit des peines comme vous, ne penfamas à fe marier: il pria trois fois: il lui fat dieso ( a ) ma grace te fafit pla versu fe perfectionne dans l'infomité. Je vous souhaite toutes les bénédictions du ciel, & a votre ami que je salue comme vous en Jésus-Christ

7. Ne vous étonnez pas , si vous trouvez quelquesois dans les livres spirituels, quelque chose que vous n'entendez pas : dans la suite vous l'entendez pas : dans les livres spirituels dans les spi

tendrez: l'expérience est une grande maitresse. Dieu donne l'intelligence aux simples. Je serai toujours bien aise de répondre à vos discultés; mais je m'assure que ce que vous ne trouverez pas expliqué dans un endroit, vous le trouverez dans l'autre: si vous voulez marquer sur un papier votre dificulté, & lire avec patience, vous trouverez dans un autre endroit la résolution de votre doute.

8. Voici la réponse à la dificulté que vous proposez. Il n'y a aucune certitude infaillible en cette vie; ce qui seroit contraire à l'Ecriture, qui affure, (a) que nul ne sait s'il est digne d'amour ou de baine. Il est pourtant de conséquence dans l'état de transformation, de suivre les premiers mouvemens du fonds: car Dieu étant le principe & le moteur d'une telle ame, c'est lui qui lui donne ces premieres impulsions du cœur, où la pensée n'a point de part : ce qui s'étend pour les choses graves, ou pour les conseils qu'on nous demande. Dans les commencemens ces mouvemens font plus marqués; parce que Dieu veut dreffer

<sup>(</sup>a) Eccl 9. vf./i.

lui-même l'ame à ce procedé. Elle voit par les suites que lorsqu'elle n'y est pas fidéle, Dieu l'en punit, & les chofes ne réuffiffent pas : elle en a du reproche: mais lorfqu'elle a connu la conduite de Dieu sur elle, elle suit ces mouvemens comme naturellement & avec grande simplicité, fans les examiner; car l'atention qu'elle y feroit, l'arrêteroit, & l'empêcheroit de marcher dans un abandon parfait & dans une simplicité enfantine. Les actions naturelles n'ont besoin d'aucun mouvement particulier, comme le boire, manger, dormir &c.: car ces personnes sont éloignées de passer les bornes de la droite raison. Tant que l'homme vit en lui-même, ses premiers mouvemens doivent être reprimés, parce qu'ils font de la nature, & que les seconds font ordinairement le fruit d'une bonne réflexion. Il n'en est pas de même d'une ame véritablement régénerée, (si tant est qu'il y en ait) c'est Dieu en qui elle est, vit & opère, qui lui donne le mouvement : ainsi, ses premiers mouvemens, dans les cas sus-allegués, sont de Dieu, mais les seconds (viennent) d'une réflexion produite par l'amour propre, qui cause doute, hésitation, & qui met l'ame comme en nécessité de choisir: & alors ne trouvant ni choix, ni volonté (à cause de la perte de cette même volonté en Dieu) elle demeure obscurcie, sans connoître de quel côté est la vérité, & sans pouvoir la ratraper. Mais lorsqu'on a été sidéle à s'abandonner à Dieu en suivant ce premier mouvement, on reste en paix, atendant le succès de la Providence, & n'en voulant point d'autre que celui qu'il lui plaira de donner.

9. Cela n'empêche pas que ces perfonnes n'ayent des défauts extérieurs;
mais ils sont sans malice: & Dieu leur
laisse ces défauts pour les cacher & à
leurs propres yeux & à ceux des autres; sans quoi l'on en feroit trop de
cas: & puisque la présomtion & Porgueil a corrompu l'Ange dans le paradis, que ne pourroit il pas arriver à
cette ame si Dieu par tout le soin de
sa providence ne la couvroit d'une écorce grossiere, qui fait que convaincue
de ce qu'elle est par elle-même, elle
ne cherche rien de grand, ni de bon
en elle; mais demeure ravie que Dieu

ait tous biens, & elle reste dans son rien par hommage à la sainteté de Dieu? C'est là le sel qui préserve de toute corruption. Cette ame chante de bon cœur.

Rien n'égale ma pauvreté;

Je m'y complais, Seigneur, content
de tes richesses:

Posséde seul l'honneur, les biens, la
sainteté;

Je ne veux rien pour moi que mes
foiblesses.

O mon Dieu, disoit un grand serviteur de Dieu, plutôt pécheur que superbe. La soiblesse est le partage de l'homme. Combien lui est-il quelquesois avantageux d'être soible? Mais l'orgueil est l'apanage du Diable. Le Diable a soin de faire paroitre ses assujetis sans aucun désaut, quoique leur cœur soit diabolique; mais Dieu couvre les siens de désauts aparents, quoique leur cœur soit plein d'innocence, & qu'il soit le trône de la Majesté de Dieu.

de co qu'elle est par alle giene, une nel common de le comme de la propieta de la comme de

#### LETTRE LX.

Sur les mêmes sujets que la précédente. Austérités, jusqu'où elles sont utiles, & où non. Règle d'agir. Abandon à Dieu, unique & grand remède.

Mon cher F. en Notre Seigneur,

I. TE vois bien que vous avez des vues anticipées, & que quoique Dieu vous ait apellé à l'abandon, & que vous en ayez la lumiere, vous ne pratiquez pas néanmoins cet abandon. Il y a une grande diference entre avoir la lumiere & le goût de l'abandon. & avoir la pratique de ce même abandon. Vous voulez avoir des certitudes de faire la volonté de Dieu. Si vous aviez la certitude de faire toujours la volonté de Dieu, vous auriez la certitude de votre salut: ce qui est contraire à l'Ecriture, qui nous assure [a] que nul ne sait s'il est digne d'amour ou de haine. Cette certitude que vous voulez avoir, est entierement contraire à l'abandon. Cela s'apelle, don-

<sup>(</sup> a ) Ecclef. 9. vf. 1.

ner & retenir avec Dieu. Il faut donc s'abandonner à lui, & croire qu'il fait toujours (toutes choses) justement, & pour des causes connues à lui seul.

- 2. L'amour de la propre excellence est tellement enraciné dans le cœur de l'homme, qu'il n'y a rien que Dieu ne fasse pour le détruire : & Dieu aime mieux un pécheur à qui le péché déplait, qu'un superbe. Il n'y a point de remède aux maux que Dieu envoye pour détruire notre orgueil, que d'être humble. Cette humilité ne consiste pas à dire des paroles d'humilité; ni même entierement à se reconnoitre pécheur, puisque ce n'en est que la moindre partie: mais l'humilité véritable consiste à n'atendre & à n'espérer plus rien de soi, demeurant dans son néant comme le ver dans sa boue. Lorsque l'ame est anéantie & détruite au point qu'il le faut, Dieu la guérit; parce que l'exercice qu'il [lui] a souffert, devient alors inutile à cette ame.
- 3. Mais comment Dieu la guérit il?
  (a) quia respexit humilitatent ancilles
  sue. Il regarde alors l'humilité de l'ame

<sup>(</sup>a) Luc 1. vf. 481 de .a delen (a)

sa servante; & ce regard lui rend la vie. Vous êtes loin de cet état, vous qui vous regardez tant vous - même, vous qui voulez prévoir & ranger & prendre vos furetés avec Dieu pour vous en fier à lui, comme vous feriez avec un marchand, auguel vous diriez, je veux bien risquer avec vous quelque chose pourvu que vous me donniez mes suretés. Votre lettre est celle d'un homme perplex, qui s'est laissé gagner par la réflexion, comme lorsque l'eau entre dans une chambre ou dans un magafin, ce qui étoit auparavant bien rangé & mis folidement fur la terre ne fait plus que floter sur l'eau & est dans l'agitation. Si tôt que nous quitons l'abandon, qui est notre centre, nous fommes comme un vaifseau agité qui fait eau de toutes parts. Non seulement vous voulez vous affurer pour les choses extérieures ; mais je m'aperçois que vous voulez les mêmes affurances pour l'Oraison. Vous dites, que vous vous jettez à corps perdu dans la mer ; & vous jettez l'ancre de tout côté par la crainte de vous noyer. Dieu ne perd rien de ses droits; la perte ne peut être que pour vous.

Je ne m'étonne pas que vous enfonciez dans les eaux. J'entens, ce me semble, Jésus-Christ qui vous dit, (a) homme de peu de foi, pourquoi as-tu douté?

4. Les austérités dont vous me parlez ont pû vous être utiles dans les commencemens. Elles font alors l'éfet que vous dites, qui est, d'amortir les sentimens: c'est pourquoi Dieu en fait faire; car il s'agit alors de cette introduction dans la voye de l'esprit où l'ame étant si peu avancée a besoin de cet amortissement des sens. pour ne pas retourner en arriere: les fens ne sont qu'amortis, & non morts: Mais cette premiere victoire nous ôtant peu à peu l'humiliation, nous commençons à nous apuyer en nos œuvres, & l'amour ou le désir de la propre excellence croit insensiblement & prend de profondes racines. Tout ce qui n'est pas fondé sur le pauvre & l'humble JE s v s ne peut être de durée. Je n'empêche pas vos austérités: mais vous ne pouvez les faire fans vous reprendre, & fans changer de route.

<sup>(</sup>a) Matth. 14. vl. 31. 50 50150 8.

route. Vous verrez si vous vous déliverez de ce fort & puissant Dieu,
qu'il ne combate plus vos sentimens:
c'est le combat qu'il nous laisse faire
un tems: il combat votre propre excellènce. Vous êtes perplex. Il faut s'afermir dans une voye ou dans l'autre,
& ne pas saire ce que reproche Debora
aux ensans de Ruben, (a) qu'ils sont
clochans de deux côtés à écouter le
sissement des troupeaux, qui sont les
raisonnemens & les résexions.

c. Avant que de vous déterminer à une vocation, il faut laisser rasserener votre ame & ne point vous déterminer dans la perplexité, commè en laisse rasseoir l'eau troublée pour voir ce qui est au fond. Pour connoitre la volonté de Dieu il faut êtro bien repolé. Pour ce qui regarde les choses extérieures, il faut suivre la droite raison, à moins que vous ne fentiez quelque chose au dedans qui vous arrête. Vous sentez que vous tiraillez lorique vous voulez paffer outre : & cela vient quelquefois) julqu'au trouble, mais pas toujours. Mais lord que sans écouter ce je ne sai quoi, ( Ca) Jug 4 ( ic. is le ex tras ( )

Tome IV.

oui vouloit vous arrêter, vous paffez outre, Dieu vous laisse faire, votre eau fe trouble, vous devenez perplex & incertain poun méfaife s'empare de vous dont vous ne connoissez pas la caufe. Vouloir connoitre clairement la volonté de Dieu en toutes choses, cela n'est pas du ressort de cette vie. & c'est la source de mille égaremens, entierement contraire à la foi & à l'abandon. Nous méritons par là que Dieu nous laisse en la main de notre propre conseil (a) Celui qui va coufidemment, va surement; mais lorsqu'on s'écarte de là on donne fouvent de la tête contre les murailles.

6. Le Démon craint plus que l'enfer une ame sincérement abandonnée
à Dieu. C'est pourquoi il fera tous
ses ésorts pour vous tirer de là, &
vous donner de la défiance des personnes en qui nous pourrions prendre
confiance pour marcher dans cette
voye, nous portant à craindre & à
douter d'eux : mais il saut, comme dit
S. Paul (b) prendre les armes de la
soi, le casque de l'espérance, &c. Pa-

<sup>(</sup>e) Prov. 10. vi. 9. (4) 1 Theff. 5. vi. 8.

joute, la profonde défiance de nousmêmes & de toutes nos œuvres, & un amour au desfus de tout intérêt propre. Sur les auftérités, écoutons S. Jecome: "Je suis dans le désert séparé de tout le monde, mon corps def-" féché est comme un fquelette, & cependant les ardeurs de la concum piscence me dévorent. Combien de Saints dans les déferts fe sont-ils plaints de la même chose? Un auteur des siécles paffés parlant des épreuves que Dieu fait foufrir aux ames pour les désaproprier & leur ôter la vaine gloire, dit, c'est une conscience perplexe, qui ne s'arrête pas aux conseils qu'on lui donne : on est tenté de mille choses.

7. Cette perplexité vient de ce qu'on fort de ce juste équilibre qui ne se trouve que dans l'abandon à Dieu, nous abandonnant pour porter l'expérience de notre corruption aussi long-tems qu'il lui plaira. Il faut que Dieu ait bien en horreur la proprieté & l'amour de la propre excellence, pour se servir de remèdes si sacheux & si abjets. C'est l'aveuglement de naissance : car Adam crût qu'en désobéissant à Dieu il deviendroit semblable à lui;

0

mais il fut chaffe du Paradis terrestre à cause de cet amour de la propre excellence que le Diable lui inspira : lui, qui avoit été chaffé du Ciel pour le même crime, désiroit avoir des semblables. Voilà comment ce vice est le plus enraciné dans le cœur de l'homme ; austi Dieu le condamna-t-il aux choses les plus basses, comme de labourer la terre: & lorsque Jésus-Christ voulut guérir l'aveugle - né, qui représente bien l'aveuglement qu'Adam nous a transmis, il fit de la boue qu'il lui mit sur les yeux, & l'envoya se laver au lavoir de Siloé, qui sont des eaux calmes & tranquiles : ce qui marque que c'est l'expérience de notre mifere, & demeurer abandonné à la volonté de Dieu, qui nous éclaire. Et de quoi fommes nous éclairés? du Tout de Dieu, & du rien de la créa-Hire; de la puissance de Dieu, & de notre foiblesse; de la nécessité d'être à Diei , de rester dans notre néant, de n'atendre rien du rien : car le rien ne peut rien; mais atendre tout du Tout; car le Tout peut tout.

8. Si vous aviez plus de fermeté & d'abandon, vous pourriez facilement

renoncer à toutes charges, dignités & honneurs pour vous retirer en solitude : mais comme vous vous y porterez vous-même, & que les maux dont vous vous plaignez pourroient continuer de la même sorte, & peut-être augmenter dans la solitude, si vous vous déterminez à prendre ce dernier parti, il faut vous armer de courage pour vous suporter vous-même. Allez où vous voudrez, pratiquez ce que vous voudrez, si vous ne vous quitez vous - même vous serez toujours tourmenté. Mettez vous comme un papier blanc devant Dieu dans un vuide de désir & de pensée pour quiter ou ne quiter pas; & Dieu vous déterminera ou par sa providence, ou en inclinant votre cœur. Cette voye est tout à fait contraire à celle de ces Prophétes dont vous parlez; car ils prétendent être certains & afermis, & ils se font jettez dans l'extraordinaire. Je ne doute point qu'il n'y ait parmi eux quantité de gens de bonne foi, & qui font trompés sans vouloir l'être; mais ce n'est pas là cette voye-ci,

il

25

r-

i-

)-

Et

lu

a-

de

à

de

ne

#5

&

nt

9. Je ne trouve pas votre oraison affez simple pour le long-tems qu'il

H 3

y a que vous êtes à Dieu , & qu'il vous a donné la lumiere de l'intérieur. Cela vient de l'envie d'être affuré, qui fait que lorsque vous ne trouvez pas une douce correspondance du côté de Dieu, parce qu'il veut vous avancer par cette privation, vous redoublez votre activité, au lieu de suivre le confeil du Sage : (a) Soufrez les fufpensions & les retardemens des confolations; demeurez en paix dans votre douleur; afin que votre vie croisse & se renouvelle. Vous croyez que la présence de Dien peut se conserver avec la pensee : la présence de Dieu est dans l'intime du cœur, comme le truité de la prière ici joint vous le fe-ra voir. Je vous envoye quelques petits écrits avec. Je prie le Seigneur mon Dieu qu'ils vons foient utiles. Je vous affure que vous mêtes infiniment cher en Jésus - Christ; c'est pourquoi ie vous écris avec tant de franchife, délirant vous voir entierement abandonné à Dieu.

10. Pajoute encore quelques mots pour vous dire, mon cher F. en Je fus - Christ, que vous vous souveniez

<sup>(</sup>a) Eccl. 2. vf. 3.

des paroles du grand S. Basile lorsqu'il étoit encore dans le désert : Un Pére de l'Eglise très sameux dit que les tentations viennent de trois causes, ou de trop d'orgueil; ou de la trop grande abondance de viande & de vin; ou de trop de fréquentation des femmes du monde : quand ces trois carfes n'y font pas, elles sont des épreuves de Dien. Ni le second, ni le troisieme ne sont point en vous; & je vois beaucoup d'humilité dans vos lettres, mais beaucoup d'atente de vos œuvres. C'est cet apui dans les œuvres que Dieu veut détruire, un certain apui dans les bonnes choses dont vous feriez le principe, d'anciens préjugés. Il faut un abandon entier, non de vue, de sentiment, de pensée, mais très réel, n'atendant plus rien de vous-même, ne contant plus fur vous, mais fur Dieu. Lorsqu'on s'est donné & ensuite abandonné, qui est, de délaisser entre les mains d'une personne le don qu'on lui avoit fait, on ne s'informe plus de ce qu'il en fait; mais on laisse ce don tellement oublié qu'on n'y pense plus. Jamais, je vous en affure, vous ne guerirez, que lorsque votre aban-

H 4

## 176 Ne point se fonder sur le sensible

don sera parfait, & que vous n'aurez plus de regard sur vous-même pour le tems & l'éternité. Vous ne vous apartenez plus à vous-même, mais à celui qui vous a rachetés d'un grand prix. Prenez courage; Dieu vous assistera si vous prenez le vrai biais. (a) Quitez tout, dit l'Imitation de Jésus-Christ, & vous trouverez tout: quitez vous vous-même, & vous n'aurez plus d'autre demeure que Dieu. Je vous affure que votre ame m'est insiment chere.

#### LETTRE LXL

Vie non-sensible de la foi, peu connue pour celle de la piété solide. C'est sur elle, & non sur le sensible, qui est de nature, qu'il faut poser un ferme soudement.

Voilà cher \* \*. la réponse pour le bon \* \*. que vous lui se-rez tenir. Il me paroit bon & simple, & qu'il a de la grace; mais il abesoin d'être soutenu & encouragé,

<sup>(</sup> a ) Liv. UI. Chap. 32. S. L.

& de bien comprendre en quoi git la véritable & solide piété. J'espère que vous lui servirez à l'éloigner des sentimens, pour marcher en foi. Cela lui est d'autant plus nécessaire qu'il me paroit apellé à cette voye, & qu'il trouvera peu de secours actuels dans fon pays. La lecture est très utile pour toucher le cœur & pour les personnes d'expérience; mais la conversation, & faire usage de ce qu'on lit, selon son dégré, est tout autre chose. Tous les hommes mettent la piété où elle n'est pas , & non où elle doit être : c'est ce qui fait la méprise de tous, & qu'ils ne perseverent pas, voulant voir & dans foi & dans les autres les choses selon l'idée qu'on s'en est faite: & ne les trouvant pas telles ni dans soi ni dans les autres, on se scandalise des derniers, & on se dégoute & perd courage pour soimême. C'est ce que je vous prie de lui faire bien comprendre, austi-bien qu'au bon \* \*. lorsque vous le verrez.

2. De plus on fait un mélange malheureux de la nature & de la grace, prenant les sentimens, qui sont la pâture de l'amour propre, pour la

H 5

## 178 Ne point se fonder sur le sensible.

grace même. & pour l'amour le plus pur. Ce mécompte fait qu'on s'attache à ce qui n'est rien, & qu'on est toujours vacillant & muable; au lieu de s'attacher au Tout immuable, qui est toujours le même quoique les accidens changent. Car le goût, la fa-veur, le fentiment, font des accidens, qui subsistent même quelquesois avec le péché. C'est ce que je vous conjure de lui faire comprendre, car il est de grande consequence de mener d'abord par le folide. C'est ce que Jésus-Christ apelle (a) bâtir sur la pierre ferme : tout le reste c'est batir sur le fable, & le moindre vent de la tentation abat ce batiment, d'autant moins solide qu'on l'avoit élevé plus haut. Je n'ai tous les jours que trop d'experience de cela. Vous pouvez montrer ceci à ce Mr. Il me paroit affez simple pour cela,

medagnicate, at the an medage medage and medage at the medage at the second and t

le parine de l'amque atogres 1994 : le

(a) Math. 7; VL 35 The story of the story of the second

# LETTRE LXII.

Que la grace d'amertume, de sécheresse & d'obscurité est bien plus grande que celle de suavité & de délectation. Danger de cette dernière, & avantage de la première.

1. T Otre petit billet m'a donné un véritable plaisir, voyant les dispositions de grace que Dieu a mises en vous. La plûpart des hommes ne comptent pour grace que celle qui les flatte & qui est pleine de suavité; mais la grace renfermée dans l'amertume, dans la féchereffe, dans l'obfcurité, est une bien plus grande grace. Dans la premiere, Dieu nous donne quelques marques de son amours mais dans la seconde il tire des preuves essentielles du notre; & cet amour, qui paroit sec, & qui ett en quelque muniere gratuit, atire la plenitude de l'Amour de Dieu en nous, quoique d'une maniere cachée.

2 Si Dieu n'en usoit de la sorte, nous prendrions quelque chose à tout sela, & nous corromprions, autant qu'il seroit en nous, la grace même de Jésus-Christ: car la nature est si maligne, qu'elle se nourrit de tout ce qu'elle distingue & dont elle s'aperçoit: c'est ce qui fait que Dieu nous met en obscurité, afin de cacher son opération en nous. Je vous conjure donc de demeurer toujours abandonné à sa conduite, de ne vouloir rien que ce qu'il vous donne, & en la manière qu'il vous le donne.

3. C'est cette mort de toute volonté pour ce qui nons concerne, qui plait infiniment à Dieu, & qui l'oblige en quelque maniere à prendre un foin plus particulier de nous. Plus nous nous abandonnons à lui sans nous rechercher nous-mêmes, plus il prend soin de nous : il nous porte entre ses bras comme un bon Père, & nous devenons l'objet de sa complaisance. Croyez que je suis trés unie à vous dans le cœur de Jesus, que je prie d'achever en vous ce qu'il y a commencé.

2 Se Bieti n'en afée de la sorte.

tious riendations que lous chafe à bout
elle. & nous cessories est, que es

## LETTRE LXIII.

Dieu abrège ou prolonge la vie par égard à notre salut. Se trouver dans le cœur de Jésus.

T'Ai eu bien de la joye, mon cher E., de recevoir de vos nouvelles. Pen étois en peine. On m'avoit dit que vous étiez parti malade. l'avois auprès de moi un bon enfant que vous avez vû, qui se reprochoit de ne vous avoir pas fait faigner. Mais le Seigneur a eu foin de vous ; & je l'en bénis. Comme j'espére que votre ame avancera de plus en plus dans fon amour, & dans l'abandon total à fa conduite, l'aurois eu une vraie douleur que vous euffiez été enlevé avant que fes deffeins éternels eussent été remplis fur votre ame. Cela m'auroit fait croire, que Dieu, dont la bonté est infinie, & qui nous prend toujours dans le tems favorable, prévoyant que vous ne seriez pas fidele, auroit abrégé vos jours pour les rendre heureux. Mais voyant qu'il a sécondé mes vœux,

& qu'il vous laisse dans ce lieu de pélérinage & d'éxil, j'espère qu'il achevera en vous son ouvrage. Je l'en prie de tout mon cœur, car votre ame, m'est infiniment chere. O que je désire que mon Dieu posséde pleinement votre ame, & qu'il en fasse le lieu de ses délices.

2. Ne vous forcez pas à m'écrire lorsque vous n'en avez pas le mouvement & la facilité. Vous me trouverez toujours dans le cœur de mon cher Maitre, qui ne se l'est fait ouvrir fur la croix que pour nous y loger tous, c'est-à dire, ceux qui veulent correspondre à son amour. Car quoiqu'il ait répandu fon fang pour tous, il ne loge néanmoins dans son cœur que ceux qui l'aiment, & qui veulent bien être conformes à l'image de son Pere en lui reffemblant de tous points. Pai été fort mal, je suis un peu mieux depuis deux piours . quoique loin de guérison en aparence : mais le divin Maitre fait ce qu'il lui plait & fe moque des aparences. Je vous embraffe de ses bras, & le prie de vous être toutes choses.

### LETTRE LXIV.

Les avantages de se trouver dans le cœur de Jésus-Christ.

1. TL y a une maniere d'avoir de I vos nouvelles & de converfer ensemble, mon cher F., qui ne demande pas de fréquentes lettres. On fe trouve, on s'entend, on se connoit, on est présent dans le cœur de Jesus-Christ. Il l'a fait ouvrir , ce cœur, fur la croix pour y loger ses vrais enfans. C'est là que ces mêmes enfans font ensemble quand leur corps seroit à mille lieues l'un de l'autre. C'est où je prie sans priere pour mon cher F. : c'est de sa fidélité à se trouver fouvent dans ce divin cœur où je lui ai donné rendez-vous, que j'efpére fa persevérance, & qu'il augmentera de plus en plus dans l'amour facré.

2. Ce cour est une sournaise, quoique dans le froid de la mort. C'est là que nous aprendrons à trouver Dieu sans l'entremise du sentiment, & même de l'aperçu. C'est là que no-

tre amour deviendra si pur, que nous ne chercherons que la gloire de no-tre divin Maitre, sans retours sur nous; que nous serons tellement à toutes ses volontés, que quoiqu'il nous mette haut & bas, dans l'abondance ou dans la disette, qu'il fasse semblant de nous rebuter ou qu'il nous careffe, tout nous fera égal.

3. La mer rejette quelquefois sur son bord des coquillages, qui semblent devoir y rester toujours, lorsqu'une vague favorable les reprend, & les abime dans son sein. Dieu en use de mème à notre égard. Laissons-le faire, fervons à son plaisir, & qu'il se joue de nous. Que j'aurai de joye quand mon cher F. sera de la sorte! je prie le divin Maitre de lui être toutes choses.

#### LETTRE LXV.

Avis de conduite pour l'intérieur & l'extérieur.

E bon Dieu n'a point encore voulu de moi. Il me laisse vivre avec quelques incomodités qui dureront au-

tant qu'il lui plaira. Je ne suis pas digne de paroitre devant lui; & c'est ce qui m'est fouvent venu en pensée dans ma maladie. Je suis ravie que vous ne songiez plus à vous marier, car je crois que vous manqueriez aux desseins de Dieu sur vous. Prenez de loin les mesures nécessaires pour pouvoir vous retirer en solitude, & Dien vous en fera trouver qui vous conviendra. Je vous affure que vous m'ètes toujours bien cher. N'écoutez plus votre imagination, & vous laissez conduire à Dieu où il veut, & comme il le veut. Il faut du courage pour ne point retourner sur soi-même, & ne vouloir persévéramment que Dieu pour Dieu, fans nous inquiéter de nous mêmes. Allez donc au jour la journée, fans vous mettre, comme dit l'Ecriture, (a) en souci du lendemain : cela doit encore plus être pour votre ame que pour votre corps. Puisqu'il y a si peu de bien à faire où vous êtes, vous pouvez disposer. les choses doucement, sans empressement ni précipitation, pour vous retirer quand il en fera tems. Il faut

<sup>(</sup> a) Math. 6. vf. 34. 1 els this

que vous ayez un fond sufisant pour vous faire vivre, même dans l'infirmité si Dieu le permettoit. Plus vous vous abandonnerez à Dien, plus vous aurez de paix, de largeur & de contentement. C'est en lui que je vous fuis entierement aquife.

#### LETLRE LXVL

Avis sur la recherche des emplois publics , & sur le mariage. Néant & vanité des afaires & ocupations du monde pour lesquelles on néglige les folides Es les immuables.

Mon très cher F. en Notre Seignur.

I. TE prierai Dieu pour Mr. \*\*\*. J & ne comprends pas comment on veut l'engager à la Cour ou dans les charges publiques n'y étant point. Si la Providence l'y avoit mis depuis du tems, il pourroit y rester, & y faire de son mieux : mais le monde est présentement dans une corruption si éfroyable que je crois que le mieux pour ceux qui veulent être Dieu, est de demeurer cachés. Pour

le mariage pie ne fai si c'est à propos de l'en détourner. L'inconstance hus maine & les dangers qui fe rencontrent dans la vie , me font croire qu'il est plus avantageux pour les jeunes personnes de se marier , que de rester dans un célibat où ils ne font pas suffamment apellés. Je soumets cela cependant à vos lumieres car vous connoissez son tempérament & fa situation mieux que moi. J'ai vû que de jeunes gens ayant, par une ferveur précipitée, renoncé au mariage, il en est arrivé des inconvéniens qui déshonorent la piété. Il faut que les personnes soient déja fort avancées, ou qu'on ait un mouvement particulier de leur déconseiller le mariage, pour le pouvoir faire. Cest pourquoi, mon cher F., en vous difant cela , je remets tout ce qui regarde ce Mr. à votre prudence : car pour moi, après les inconvéniens que j'en ai vus, je ne suis pas si hardie que de conseiller aux gens du monde un célibat qu'ils ne peuvent garder fans une vocation particuliere. C'est tout ce que je puis vous dire sur ce jeune Monsieur....

2. Je vous suis très-unie, mon cher F. & je ne connois gueres de personnes à qui je le sois d'avantage intérieurement. l'espére que Dieu achevera son œuvre en nous tous. Je ne fai point si les empéchemens de \* \*. n'empêcheront point Mr. \* \*. de revenir. Hélas, qu'est-ce que l'homme. Ce n'est qu'embarras & confusion. Que celui qui est attaché à la terre est malheureux! Que celui qui ne veut que Dieu est heureux! Au milieu des malheurs aparens, il ne trouve que paix & jove au St. Esprit; au lieu que ceux qui font cas de la fortune, ou qui sont dans quelque parti, ne sont pleins que de troubles & d'embarras, & semblent n'être faits que pour troubler le genre humain. Heureux [ d'être ] dans un petit coin du monde à ne voir rien de tout ce qui s'y passe, & à jouir en secret de l'immuable! Rien n'altère notre bonheut : car ne dépendant d'aucune chose créée. rien ne peut ni l'affoiblir ni le faire changer, plus contest dans l'éxil, dans la perfécution, que ceux qui font sur le trône. Si on connoissoit la vanité de ces mêmes choses pour lesquelles on se déchire les uns les autres, on les refuseroit lorsqu'elles sont ofertes, bien loin de vouloir les usurper de force. L'homme semble n'ètre fait que pour la terre. Ceux qui ne cherchent pas les biens de la terre . cherchent l'estime & l'aprobation des hommes; & c'est encore une plus grande vanité, le jugement des hommes étant presque toujours contraire à la vérité. L'homme charnel n'estime que ce qui est charnel; l'homme spirituel fait cas de ce qui est spirituel; mais l'homme divin n'estime que Dieu. Croyez-moi à vous pour jamais dans le divin petit Maitre. (a) Dominus illuminatio nostra & Salus nostra; quem timebimus ?

#### LETTRE LXVIL

art hans

Quand quiter le monde, ou y demeurer. De la solitude extérieure & de l'intérieure. Ne se décourager de ses chutes; mais en faire un usage salutaire.

<sup>(</sup>a) Pf. 26. vf. 1. c. 2 d. Le Seigneur eft wotre jumiere & notre falut; qui graindrions-neur?

E quoi nous serviroit il d'avoir gagné tout le monde si nous perdons notre ame? Vous devez faire vos afaires autant qu'elles ne vous engagent point dans un monde si pernicieux : mais sirot que les choses sont comme vous marquez, que puis-je dire autre chose, finon? Fuyez, taifez-vous & vous reposez. Dieu ne vous apelle pas affurément au commerce du monde, puisque vous n'êtes pas en état de vous foutenir dans les occasions. Il faut refter dans la remaite jusqu'à ce que nous puissons être au milieu du monde comme si nous n'y étions pas. Sil votre intérieur étoit formé & que vous fussiez encore plus acoutume à la retraite intérieure qu'à l'extérieure, vous auriez fait un fond qui vous mettroit à couvert des ravages que l'iniquité fait présentement dans votre ame. Fuyez donc le monde, & commencez à travailler à vous rendre intérieur. & à faire au dedans de vous-même une solitude que rien ne puiffe diffraire.

2. Vous avez présentement grand besoin de la solitude extérieure pour cultiver celle du dedans; mais sans celle-ci, l'extérieure vous sera peu utile, & vous vous trouveriez toujours le même dans les ocasions. Tous les faints Anacoretes ne faisoient tant de cas de la solitude extérieure que parce qu'elle leur étoit un moyen de cultiver celle du cœur. Acoutumez-vous à chercher Dieu au dedans de vous, & à y

demeurer en sa présence.

The Visit

3. Ne vous étonnez point de toutes vos chûtes : mais retournez à Dieu du fond du cœur, & dans l'amertume de votre ame demandez lui un secours dont vous avez tant de besoin. Vos chûtes doivent beaucoup vous humilier, vous porter à une grande défiance de vous-même, à une grande confiance en Dieu , à un parfait abandon entre les mains; mais ne tardez pas à vous tirer de l'ocasion. Plus vous diferez, plus votre ame s'afoiblira , de plus votre mal deviendra incurable : mais si vous faites avec courage & diligence ce qu'on vous dit, vos fautes mêmes vous deviendront avantagenfes, vous empêcheront de vous expofer si facilement à l'avenir, & vous atacheront davantage à Dieu. Je le prie qu'il vous foit toutes chofestle hand

## LETTRE LXVIIL

Sur un changement d'état. Si l'on peut entrer dans un Conseil de Souverain.

E qui me feroit pancher, mon cher F., pour que vous allafsiez auprès de \*\*, c'est le bien que vous lui pourriez faire, & ce que vous avez dans l'intime du cœur pour cela. Car pour les guerres, il ne faut point prévoir l'avenir; Dieu peut changer toutes choles; fans cela, je vous exhorterois à refter comme vous êtes : mais ma maxime a toujours été de fuivre la Providence lorfqu'elle apelle fans qu'on y ait aucune part ! & fur tout le fentiment intérieur de cour de ceux qui me confultent , quand je crois qu'ils font conduits de Dieu Vous favez mieux que moi qu'il ne faut tenist à rien. La raison de votre incapacité n'en est pas affurément une. Outre les talens que Dieu vous a déja domés, s'it vous apelle là un état il vous don mera tout ce qui fera nécessaire pour le remplin Vous pourriez empêcher bien des injustices, non en vous opofant fant de front à ceux qui veulent s'oposer à l'équité, mais en faisant-comprendre au Souverain les conféquences des choles; & pour peu qu'il ait de sentimens justes, il vous en estimera d'avantage, & sera ravi de prendre vos avis.

2. Ne vous inquiétez pas de l'avenir. Si dans le moment présent qu'il faudra répondre vous sentez une répugnance dans votre fond, & un petit trouble s'élever dans votre cœur, ce sera une marque que Dieu ne voudra point que vous changiez de poste. J'ai une longue expérience que Dieu ne se déclare souvent que dans le moment actuel, & que ce que l'on croioit pouvoir faire avec une certaine aisance changeoit tout à coup. Vous trouvez tout d'un coup comme si quelque chose vous frapoit au cœur. l'efpére, que Dieu ne vous laissera pas, prendre le change, & je l'en prie de tout mon cœur.

en nous Car be changed the funce the Jones Chair ba mountly doi nous mer dans que librare livantide. she cout de tout et mor ele frere eur

( a) James, 46, 36.

Tome IV.

## LETTRE LXIX.

De la vraye liberté. Ouvrir son cœur & ses sentimens, & soufrir en humilité qu'on ne les aprouve pas. Se laisser exercer de Dieu, par qui & comment il lui plait, pour aprendre à mourir à nous-mêmes.

I. T 7 Ous avez raifon mon cher F. de croire que Dieu nous apelle à la liberté, puisque l'Ecriture nous en affure : Jésus-Christ nous dit, (a) si le Fils vous met en liberté, vous serez véritablement libres. Il y a deux fortes de libertés : l'une qui vient de notre propre esprit, notre temperament, & même, fi vous voulez, du climat où l'on est né. Ce n'est pas celle-là dont l'Ecriture nous parle; mais de celle que nous donne Jésus-Christ par la deftruction entiere du vieil - homme, & par la formation de l'homme nouveau en nous. C'est donc la nouvelle renaisfance de Jésus-Christ en nous, qui nous met dans une liberté si parfaite, que rien de tout ce qui est hors de (a) Jean 8. vf. 36.

nous ne la peut alterer.. Tant que nous restons en nous - mêmes, nous sommes gênés; parce que nous sommes retrécis & bornés : mais lorsque nous fommes (a) cachés avec Jésus-Christ en Dieu, comme dit S. Paul, nous acquerons une étendue immense dans l'immensité même. Alors notre liberté devient parfaite, parce qu'elle ne varie plus; & que ne dépendant d'aucun événement ni d'aucune créature, rien ne la peut alterer. Le grand fecret pour être parfaitement libre est la destruction de nous - mêmes, que Jesus-Christ peut seul operer.

2. Mais pour répondre à votre dificulté, je vous dirai, que les vrais serviteurs de Dien doivent vivre ensemble avec une entiere liberté & fimplicité. Cette liberté avec nos fréres dépend en quelque maniere de la liberté que nous avons en nous mèmes. Il faut un grand suport du prochain; mais suffi if ne faut point nous retrécir par la crainte de quelque chose qui déplaise. Il faut dire simplement fa penfee, & ne rien garder fur fon

<sup>(</sup> a ) Col. 3. vf. 3.

cœur; parce que cette garde, que l'imagination qui groffit toujours les objets, nous fait faire, nous indispose nous-mêmes, & par un certain contrecoup indispose aussi les autres. Je voudrois donc dire simplement ce que je croirois être le meilleur selon ma pensée. Si on le trouve bon & qu'on l'accepte, à la bonne heure : si on ne le trouve pas tel, je croirois que ie me fuis mépris. Car le véritable humble ne désire point que son sentiment soit reçû: il a cependant la fidélité & la petiteffe de le dire toujours. Il croit facilement que les raisons des autres valent mieux que les siennes; ainsi il vit dans une grande paix. Quand on l'auroit rebuté cent fois, il ne laissera pas de redire toujours sa pensée dans les occasions : qu'elle soit reçue ou rejettée, ce doit être pour lui la même chose; car celui qui n'est rien, ne se pique de rien. La seule gloire de Dieu est ce qui l'aflige ou console. Je vous parle avec toute la cordialité que l'afection que Dieu m'a donnée pour vous exige de moi.

3. Comme nous devons être indiferens que l'on nons fasse part des choses, ou que l'on ne nous en fasse point part, on doit recevoir avec petitesse la part que l'on nous en fait : & h parce ou'on ne vous a fait part de rien jusqu'à présent y vous vouliez rejetter celle que l'on vous en feroit, ne voyez vous pas que ce feroit un orgueil secret, qui déplairoit beaucoup à Dieu? Il faut donc recevoir tout, & le recevoir de bon cœur, sans v faisser meler notre humeur naturelle. N'atribuez point au Démon ce qui est véritablement un ordre & une conduite de Dieu fur vous. Vous avez choisi pour dévise, Ama nesciri, ne faut - il pas que cette devise soit remplie, non par des moyens choifis, qui ne seroient pas de grande valeur, mais par toute la conduite de la providence de Dieu fur vous? Qu'importe par qui nous soyons exercés pourvû que nous le soyons? Dieu se servira quelquefois de ses plus grands serviteurs pour le faire, d'autrefois des méchans, & le plus fouvent de nousmêmes: car il est certain que nous portons en nous-mêmes la source de toutes nos peines.

4. Mourons à tout, & nous de-

viendrons parfaitement heureux. Nous ne croirons pas que personne nous puisse faire tort lorsque nous serons bien convaincus de ce que nous fommes. Vous voyez par votre propre expérience que ce que Dieu veut de vous est une démission entiere de votre propre volonté, de vos vues, de vos idées, de votre propre jugement, qui sont les choses effentielles auxquelles il faut mourir; & je vois par stout ce que vous me dites, que Dieu prend un foin particulier de vous, & que la conduite qu'il tient sur vous, vous est absolument nécessaire.

5. Je vous affire que par la fidélité à suivre ce que je vous ai dit, & que je répéte ici, nous serons parfaitement unis, puisque nous serons habitans d'une même demeure, qui est la volonté de Dieu. Je salue bien cordialement votre chére Epouse. Le tems est court, tâchons d'avancer chemin, ce que nous ne pouvons faire que par la mort continuelle à nousmêmes, dont tous les événemens de la providence nous fournissent les moyens à chaque instant. C'est pourquoi il est de grande conséquence de faire

usage du moment présent, qui est la seule chose qui est en notre disposition. A Dieu!

## The Lord of the Land of the La

Que Dieu condescend à nos petits progrès. Perte du moi. Aridité utile. Quand parler aux hommes, ou non.

1. A Slurement, mon cher E., Dien Ine donne pour vous une union très tendre. Ne favez-vous pas que pourvu que nous remplissions ses desseins selon le moment présent, il est content de nous, quoique nous ne foyons pas au point où il nous destine? Une mere ne se fache pas lorsqu'un petit enfant ne fait pas d'aussi grands pas qu'elle; au contraire, elle va doucement à petits pas pour se proportionner à son enfant, persuadée que lorsqu'il sera grand, il marchera plus vite qu'esle, & pourra lui servir de baton de vieillesse. Cest ainsi que le divin Maître en use envers nous, avec la diférence pourtant; que ne pouvant vieillir, il soutiendra lui-mème jusqu'au bout sans pouvoir être foutenu.

2. Plût à Dieu, mon cher E., que je n'agisse que par le mouvement de ce divin petit Maître. Je n'en fai rien; car je ne connois plus ce MOI, je ne le discerne plus : c'est peut être lui qui agit quand je crois que c'est le divin Maître; mais je laisse à lui seul à faire cette discussion. Comment une goute d'eau peut - elle se démèler de cette mer immense? J'agis simplement comme un enfant : je n'ai plus de mouvemens marqués: tout se perd & s'abîme dans ce Tout immense, où je voudrois sans volonté & sans désir tirer avec moi tous les cœurs, furtout celui de mon cher F.

3. L'état aride n'est pas le plus mauvais; au contraire, il nous rétire du sensible pour nous faire marcher en foi ; il nous ôte le lait pour nous donner le pain des forts. Laissez vous dans la main de Dieu fans vous mettre en peine s'il vous traite durement ou non. Il faut l'aimer pour lui, & non vous aimer en lui: alors les amertumes, les absences du Seigneur, tout vous femblera le meilleur. Tout ce qui nous

rend conforme à Jésus - Christ est ce qui nous est le plus avantageux. Je vous porte dans mon cœur qui est le cœur de mon divin petit Maître.

De son cœur & du mien
Il a fait un échangé:
Ma volonté se range
Dans l'amour souverain,
Faisant un doux mélange
De mon cœur & du sien.

Je suis ravie que le cher \*\*. vous donne tous les écrits. J'espère que vous v trouverez en tous les tems la nourriture nécessaire, même au tems de la famine qui fuit la féchereffe. Je ne suis point furprise que vous ne puissez parler de Dieu à vos amis : ce n'est pas la faison. Le Verbe veut parler en vous : laissez-le faire. Son langage est muet, souvent sec; mais éficace: il ne faut pas l'interrompre pour parler aux hommes. Laissez vous bien inftruire, & parlez lorfqu'il vous dira Ephata, forfqu'il vous ouvrira la bouche. Mais il faut auparavant être muët. le le prie d'être toutes choses à mon cher F., de le conduire lui-même par les sentiers incomus de son amour &

de la justice. Toute gloire & honneur aux siècles des siècles pour lui; pour nous, rien, rien, rien.

# LETTRE LXXL

Encouragement & épreuves de la part de Dieu. Sécheresse d'Oraison, Lecture. Aider le prochain sulutairement, mais avec précautions contre les artisices de l'ennemi.

7 Otre lettre, mon cher E. m'a été d'une grande consolation, y voyant les miséricordes que Dieu vous fait. Il nous encourage ce Dien de bonté par les confolations qu'il nous donne, & nous éprouve en même tems par des fecheresses. Quoique vous croyiez ne rien faire à l'oraison du matin, vous marquez à Dieu votre fidélité, & vous vous expolez devant lui comme un serviteur qui atend le commandement de son maitre, & qui atend fouvent long-tems. Ne croyez pas que je vous oublie. Je vous porte dans mon cœur: tant que vous serez fidéle à Dieu vous y serez

toujours logé. Il faut prendre de ce que vous lisez ce qui vous convient, & laisser le reste : car on écrit pour plusieurs. Quand votre lecture ne serviroit qu'à vous requeillir, ce seroit

beaucoup.

2. Je suis ravie que le règne de notre divin Maître s'étende où vous êtes, & que Dieu se serve de vous pour cela. Aidez secrettement la personne comme vous avez commencé. L'hymiliation & la contrition sont les meilleures parties de la Confession : mais n'allez que lorsque vous êtes apellé : car il ne faut pas douter que le Démon ne vous tente en deux manieres ; la premiere utile, & l'autre dangereuse. Si Dieu se sert de yous pour faire quelque bien, il ne faut pas douter que cela ne vous suscite de bonnes croix & de fortes persecutions : & c'est celle où il n'y a rien à craindre. Mais il est dangereux que voyant souvent des femmes, cela n'emplisse d'espèces, & que le Démon ne se serve de cela pour nuire à votre ame. Il ne faut pas, comme dit (a) S. Paul, qu'ayant commencé par l'esprit, on finisse par la chair, 3. Vous serez à couvert de cette derniere tentation si vous n'allez que lorsque vous serez apellé, & si vous priez qu'on ne vous apelle que dans la nécessité; si vous restez dans la défiance en vous même & dans la confiance de Dieu; si vous demeurez recueilli en parlant, ne vous laissant pas aller à la dissipation, évitant toute joye & inclination naturelle. J'espère que le divin Maître vous gardera. Je reçois de tout mon cœur les personnes dont vous me parlez, & prie de tout mon cœur pour elles.

Je fuis en la main de Dieu comme un enfant, & je ne pas à main de Dieu comme un enfant, & je ne pense pas à moi. Je prie Dieu qu'il soit l'ame & l'esprit de mon cher P.

23 . 2 od 1 25 san known also a service

ene le Démon melesse ve de cela peur en su voite ame en ha en la sectant apra ; comme dant ne fant en la comme dant ne se la comme dant ne se la comme dant ne se la comme dant ne comme

# LETTRE LXXII.

Touchant le mariage, & quiter son état.

Utilité de quiter ses pensées sur le présent, sur l'avenir, & sur les autres
choses; bien prier & pour être pauvre d'esprit; soufrir ses misères.

Comment donner conseil.

1. TE commence par vous répondre d'abord, mon cher F., sur ce qui vous concerne. Vous avez bien raison de dire qu'il ne faut pas conseiller facilement à ne se pas marier, fur tout aux jeunes gens. Ceux qui l'ont fait, ont plutôt fuivi leur ferveur particuliere & la paix naturelle qu'ils éprouvoient en eux, que la connoiffance expérimentale des hommes, dont la nature corrompue ne leur permet pas de faire tout ce qu'ils désirent Je mets le fexe au rang des hommes. J'en ai vu des égaremens & des chutes funestes, qui font un tort infini à la pieté; ce qui m'a porté à conseiller à plusieurs dont je n'étois pas fure, de se marier, croyant en cela suivre le conseil de S. Paul : & j'ai remarqué que ceux qui se marioient de la sorte, avec une convenance entiere & un même désir d'être à Dieu sans reserve, se sont sanctifiés dans l'état du mariage d'une maniere admirable, seur union devenant dans la suite plus de l'esprit que de la chair, & on ne verra que dans l'éternité les graces que Dieu a fait à deux personnes unies de la sorte avec un désir sincère de le servir aux dépens de toutes choses.

2. Il v a encore une autre chose fur laquelle il faut avoir une grande précaution, qui est de faire quiter l'état où Dieu engage par sa Providence ; fous prétexte d'un état plus parfait, car Jésus-Christ a sanctifié tous les états; & j'ai vu des gens qui vivoient comme des Anges dans l'état où Dieu les avoit apellés déchoir insensiblement lorsque leur ferveur leur en a fait embrasser un autre que Dieu ne demandoit pas d'eux, ayant trop compté fur une force présente qui n'étoit que dans leur ferveur. Je crois que c'est ce que Jésus. Christ a voulu dire lorfqu'il nous fait comprendre (a), it (for the talve Sagh listing, st

que quand on vouloit faire un édifice il faloit voir si nous avions affez de fond pour l'achever, fans quoi, l'édifice demeurant imparfait on devient la rifée des passans. Nous ne devons jamais, pour quoique ce soit, compter sur nous-mêmes; mais sur la force de Dieu : de forte qu'avant que d'embraffer un état contraire à celui où nous fommes, il faut être bien dégagé de tout apui en nous - mêmes ; & être certifié de l'apel de Dieu pour autre chose. Nos yeux, troublés par l'amour propre, donnent une perfection aux idées qu'ils se sont faites, ne regardant que ce qu'il y a de grof--fier & de matériel dans les autres états; sans y voir l'esprit & la vie que Dieu y communique lorsque nous ne cherchons qu'à demeurer en repos dans la place où il nous a mis, & à v faire fa fainte volonté.

3. J'ai toujours remarqué la nécefsité qu'il y a de ne s'entretenir volontairement sur aucune idée du passé ni de l'avenir, se laissant au moment présent entre les mains de la Providence, & tirant pour ainsi dire comme un rideau à toutes pensées & à tous raisonnemens. Heureux ceux quifuivent cette maxime des leur jeunchfe; parce qu'ils la trouvent tout à fait aisée dans la suite: ils n'ont pas plus de peine à se désaire de leurs pensées & de leurs raisonnemens que nous en avons à laisser tomber une chose que nous tenons en notre main.

4. Cette fidélité est la source d'une très grande pureté & pour l'esprit & pour le corps; car la plûpart des chofes qui arrivent viennent par les penfées, qui émeuvent infensiblement la chair. Ce qui vous paroitra étonnant, c'est que ce ne sont pas toujours les mauvailes penfées qui causent ces fortes de choses; mais la facilité & l'acoutumance de penfer des choses indiférentes, même souvent de bonnes. nous jette infenfiblement dans d'autres pensées. C'est peu d'avoir la bouche fermée si l'on ne ferme l'esprit à toutes les idées & les pensées. Aussi Jéfus - Christ nous dit -il : (a) Quand vous voudrez prier, entrez dans votre cabinet, c'est à dire, entrez en vousmême & dans votre cour, & fermez là votre porte sur vous , c'est à dire, i Cory Matth. 6. white washir au sin

fermez votre esprit à toutes les idées & les pensées. L'habitude des pensées vagues est comme une porte qui ne fait que s'ouvrir & se fermer elle-même.

5. Je fais que ce que je vous dis là est dificile pour les personnes qui n'ont pas pris cette habitude dès leur jeunesse, mais il est toujours tems de commencer. C'est pourquoi les vrais mistiques recommandent tant de ne point aller par la voye des visions & des phantômes (ou espèces) afin d'acoutumer l'esprit à ce vuide & à cette pureté que la foi seule peut donners C'est cette pauvreté d'esprit, (a) dont Jesus-Christ a fait la premiere béatitus de, qui purge entierement l'esprit & éteint insensiblement les déréglemens du corps où le cœur n'a point de part. Ne vous arrêtez done point un moment à penser à l'avantage que vous auriez d'etre en un autre état; mais fuportez votre misère en patience; croyant que vous en avez besoin à caufe de votre orgueil & de votre amour propre puisque Dieu vous la laiffe encore. Rien n'est plus capable conditional for a sew designation of

<sup>(4)</sup> Matth. 5. vf. 3. mair in the life in

de diminuer ce que vous éprouvez, que la fidélité à ne point admettre de

penfées fur l'avenir lave une mannon

6. Je comprens fort bien ce que vous me dites fur votre oraifon ; ce qui vous doit être une preuve que Dieu n'est point faché contre vous, & doit redoubler votre espérance qu'il vous délivrera bientôt de ce corps de mort Vous devez cependant être abandonné entierement à Dien pour porter la puanteur de ce cadavre tant qu'il lui plaira, atendant tout de sa bonté; & rien de vos forces; car quoique le mal qui est en nous soit de nous, il n'y a que Dien seul qui puisse nous en délivrer. L'extinction des pensées & l'abandon à Dieu font les deux meilleurs moyens. well at medialist how

7. Pour ce qui regarde la Demoifelle dont vous me parlez, il n'y a
que Dieu feul qui connoisse si elle est
sincére. Il y a tant de tours & détours
dans le cœur de l'homme, sur tout
de la femme, que le serpent en y
glissant son poison y a aussi glisse ses
plis & replis. Je n'ai garde de juger
cette Demoiselle, ne la connoissant
en nulle manière. Ce que je puis vous

dire, c'est que vous l'avez parfaitement bien conseillée. On ne peut que donner des avis. Il faut faire comme S. Paul (a) qui agissoir comme au hazard, car Dieu ne donne pas toujours de certitude du fond des personnes qui nous demandent conseil. Il arrive fouvent qu'il la donne; mais lorsqu'il ne la donne point, il ne faut pas la désirer. Combien de choses a t-il caché même à ses Prophètes, témoin à (b) Elifée? Faifons toujours ce qui est en nous . & Dieu ne nous demantdera compte du reste. Dès que cette Demoifelle a confiance en vous, vous devez l'aider par vos lettres felon ce qui vous fera donné dans le moment pour elle. Il faut l'acoutumer à recevoir également de Dieu les peines. les fécheresses, les absences, en servant Dieu pour Dieu; il le mérite bien. C'est en lui que je suis toute à vous, & que je désire votre perfection au-dela de tout

To ten by many out to some think a second table

- Mariah da si pasi peranjah di dara Marih, pingapan dia 1931 (Sarah di Marih

<sup>(</sup>a) Rom. 11. vl. 14.

<sup>(6) 4</sup> Rois 4. vf. 27.

### LETTRELXXIIL

and the Or, coldent one

De l'Oraison de foi & de recueillement;

& d'une fausse oissiveté où quelques
uns se mettent sous prétexte de cette
oraison-là, mais dont les fruits pernicieux, qui la font connoître, sont
bien diférens de ceux de la vraye
Oraison. De la désance de nous mèmes, & des désants que Dieu luisse
en nous à bonne sin.

I. JE vous affure, mon cher F. en Notre Seigneur, que votre billet me donne beaucoup de consolation, y remarquant l'avancement de votre ame, Dieu vous ayant fait la grace de vous donner une oraison simple, qui est celle de soi & de recueillement, & qui est en vérité une des plus grandes graces de Dieu. Vous devez la continuer sans hésiter, soit qu'elle soit facile ou pénible: car Dieu est également dans l'une & dans l'autre, & même plus dans la dernière que dans la première; parce que c'est une opération secrette qui en nous purifiant

# Vraye Oraifon. Fauffe vifrveté. 213

nous dérobe l'opération de Dieu en nous.

2. Quand une fois on en est venu là, il faut bien se donner de garde de changer de route, ni même d'hésiter sous quelque prétexte que ce puisse être, le simple doute étant même injurieux à Dieu; parce qu'il faut s'abandonner absolument à sa conduite. Il sait mieux ce qui nous convient que nous-mêmes. Si on ne demeure pas ferme en un état, on reste vacillant, & on détruit sous bons prétextes par sa propre activité ce que Dieu opère en nous. Demeurez donc ferme à ce que l'on vous dit là dessus, & ne craignez point.

3. Ceux qui ont tant précautionné contre l'oisveté, ont aparemment eu des personnes comme j'en ai connu moi-même, qui sans aucun don d'oraison, & par une certaine indolence, demeuroient sans rien saire ni extérieurement ni intérieurement; & qui ayant sû ensuite quelques traités sur l'oraison passive, se sont faussement imaginés d'y être; & quoiqu'on ait tâché de leur saire connoître le contraire, ils ont perséveré dans cette

9

-

- t- %

is é-

pensee par l'amour de leur propre excellence. Mais il est bien aisé de connoitre ces personnes : ils n'ont jamais ni connu, ni gouté rien de Dieu; ils n'ent jamais éprouvé un instant de recueillement, & ne favent ce que c'est que par la lecture : & quoiqu'ils foient de la forte, ils font dans une si grande sécurité, qu'ils s'imaginent pourvoir conduire les autres dans un chemin qu'ils ignorent eux mêmes. faute d'en avoir fait l'expérience: Auffi n'y voyons nous pas les fruits que l'on remarque dans les autres, qui font, la petitelle, la défiance d'euxmêmes . une certaine tendance à n'ètre rien, une lumiere fur leurs propres défauts que les autres ignorent absolument, & dont ils ne sauroient Soufrir d'être éclairés : ils n'ont point non plus une plus grande connoiffance de ce que Dien est, & de ce qu'il mérite ; mais une ignorance absolue des voyes de Dieu & de son pur amour.

Tout ceci n'est point ni dans M. \*\*\*, ni en vous. Ainsi allez donc fans hésiter : car c'est bleffer le cour de Dieu que de ne se pas abandonner totalearms the Consensus south a series

ment à lui, & de se désier après s'ètre donné.

4. Vous me direz que ce n'est pas de Dieu que vous vous défiez, mais de vous-même. Vous avez grande raison de vous en défier, & c'est pour cela même que vous devez vous abandonner à Dieu sans reserve, afin qu'il corrige & qu'il rectifie ce qu'il ne lui plait pas en vous, & qu'il y fasse ce qu'il y désire. Nous nous trompons louvent, croyant pouvoir faire ce que nous ne pouvons faire, & que Dieu même, s'il nous aime, ne permettra pas que nous faffions, de peur que nous ne nous attribuions ce qui n'est dù qu'à lai, & que nous ne fortions de notre néant, où il désire nous enfoncer de plus en plus afin de devenir notre Tout: car Dieu est un Dieu jaloux.

Poraison les amortira peu à peu, quoique Dieu vous en laissera autant qu'il sera nécessaire pour détruire la vaine gloire & l'apui en vous - même, qui est ce qu'il y a de plus oposé à Dieu, & qu'il travaille le plus fortement à détruire. Ne nous trompons point: nous pouvons essuyer la superficie; mais Dieu seul peut détruire les défauts sonciers, en séparant la terre de nous-mêmes d'avec ses propres opérations & sa pure lumiere. Comme vous verrez la réponse à Mr. \*\*\* je ne vous en dis pas davantage sinon que vous m'êtes très cher en Jésus-Christ, & le bon frère, que je salue cordialement.

### LETTRE LXXIV.

Ne se regarder soi-même, mais Dieu; Es le bien des autres. S'abandonner pour la gloire de Dieu à sa justice, qui fait sortir au debors la corruption du dedans pour nous délivrer de l'orgueil, Es nous faire trouver le trésor de notre néant. Excellence de ce trésor.

Mon cher F. en Notre Seigneur,

1. I L'est disscile de vous donner conseil. Puisque le R. P. \*\* ne veut point vous en donner, je devrois faire la même chose : mais je

ne regarde en moi ni dignité ni indignité, me laissant simplement à ce qu'il me vient simplement au cœur de dire, sans penser même si ce que je dis fera bien recu ou non, s'il fera du goût de ceux à qui je parle, laiffant tout cela à la providence. Si je dis mal à propos, la fimplicité & l'humilité de ceux qui me demandent avis, me font espérer que Dieu ne permettra pas que je les trompe: si je dis mal, il ne faut pas s'en étonner : si je dis bien, ce bien apartient à Dieu. Le bon ou le mauvais succès ne m'épouvante point, étant toujours prète à recommencer quand même je n'aurois pas réuffi, ne voulant que la gloire de Dieu, fans me regarder en nulle maniere. Il sera aussi bien glorifié quand on verra mes méprifes, que quand je réuffirois. Nous devons poser un fondement qui doit être le soutien de notre vie, qui est, de ne regarder que Dieu seul, & de se servir des instrumens qu'il employe fans confidérer ces mêmes instrumens. & fans leur attribuer aucun bien : car tout bien est en Dieu & émane de qui feul. Il le répand par des canaux Tome IV.

vuides de toutes choses: & si ce canal est proprietaire, & qu'il retienne la moindre chose pour soi, il corrompt, ces mêmes biens qui devoient paffer

par lui.

2. Je vous dirai donc à tout hazard ma pensée, qui est, que si Dieu veut se servir de vous pour la conversion de \*\*, & qu'il yous apelle auprès de lui, il faut plutot regarder le bien des autres que le votre propre. Dieu apelle quelquefois en des endroits, où l'on est plusieurs années sans savoir pourquoi on y est apellé; & après bien du tems on découvre par sa providence que c'est pour y faire un bien que l'on n'avoit pas pensé d'y faire. Ainsi, restez encore quelque tems en patience.

3. J'espére que Dieu ne vous abandonnera pas, malgré l'expérience de votre propre corruption, fi vous vous abandonnez à Dieu afin qu'il exerce fur yous fa justice dans toute son étendue : car c'est la seule disposition qui glorifie véritablement Dieu en Dieu. O que nous avons besoin de sentir ce que nous sommes ! Il est vrai que plus l'amour propre & l'amour de la

propre excellence sont enracinés en nous, plus Dieu nous fait éprouver le fond de notre propre corruption. Il la fait paffer du dedans au dehors, fans quoi on n'en guériroit jamais. Le pus qui fort d'une playe ne s'arrête que lorsque le fond de la playe est guéri : car sans cela, il s'en produit toujours de nouveau; & si cet admirable Chirurgien guériffoit la playe avant que den avoir exprimé toute la corruption, ce même abcès que l'on a tâché d'atirer au dehors, rentrant au dedans, feroit bien plus de dégât, & pourroit ataquer même les parties nobles, c'est à dire, que cette corruption du dehors étant cessée avant que la proprieté & l'amour de nous - mêmes soient détruits, elle s'augmenteroit insensiblement, & nous nous croirions quelque chose de bon quand en éfet nous ne fommes rien du tout que néant & péché.

4. Dieu voit mieux ce qui nous convient que nous-mêmes: c'est pour-quoi il est d'une extrême conséquence de nous abandonner à lui sans reserve. O que les voyes de Dieu sont cachées! Comment connoitrions-nous ses

K &

voyes si profondes & si adorables; puifque nous nous ignorons nous-mêmes, & que nous ne voyons point l'abîme profond de notre misère que quand Dieu en fait paroltre quelque chose au dehors, ou quand il nous fait sentir notre puanteur? It faut que cela vienne à tel point, que nous n'ayons que de l'horreur de nous mêmes, que nous n'en espérions jamais rien de bon; mais que toute notre espérance soit dans le Seigneur ; qui fait des chofes admirables & fans nombre, & qui détruit de la plus terrible maniere foit d'une façon soit d'une autre sear les moyens dont Dieu fe fert ne font pas pareils en tous) les instrumens dont il veut l'ensuite | se servir; afin que ces mêmes instrumens ne se glorifient pas en ce qu'il fait par eux, & que les autres ne s'amusent pas à leur atribuer aucun bien comme on n'atribue pas à un instrument dont un habile sculpteur s'est servi, l'admirable ouvrage qu'il a fait.

6. Comptez donc, que tout ce qui déplait le plus à Dieu en nous est notre orgueil, notre amour propre, l'amour de la propre excellence, le désir

d'être quelque chose, même auprès de Dieu. O heureux rien, vrai tréfor caché dans le champ! celui qui t'a une fois découvert, vend tout ce qu'il a afin de te posséder. Tu ne dérobes point à Dieu sa gloire: tu lui restitues toutes les usurpations que nous avions faites sans le connoitre ni le vouloir même. O heureux rien! c'est toi qui donnes la tranquilité à l'ame qui ne veut plus & n'atend plus; parce que le rien est incapable de ces choses: c'est toi qui nous donnes une vraye connoissance de ce que Dieu est, & de ce qu'il mérite. Tu es la même vérité; puisque celui qui posséde, ou qui veut, ou qui espére quelque chose de soi, est dans l'erreur & le menfonge. DIEU TOUT, ET LE RESTERIEN; c'eft la science des sciences; non seulement en théorie, mais dans l'expérience réelle de ce que nous sommes; ensorte que Dieu feroit par nous toutes choses, (& que cependant) on ne s'en atribueroit rien. L'estime & la condamnation des hommes, (nous) est la même chose; le rien ne mérite ni l'un ni l'autre,

t

e

.

-

e

i

i

# LETTRE LXXV.

Comment passer de la méditation raisonnée à l'Oraison de Silence, par l'Oraison d'afection. Du recueillement aperçu Es imperceptible.

Ue dirai-je à mon cher \*\* 6pon qu'il est impossible qu'il passe tout d'un coup d'une méditation raisonnée dans le pur silence? Il y a un milien, qui est, de cesser absolument tout raisonnement & toute méditation, pour entrer dans une oraison d'afection, qui consiste, à faire de tems en tems des actes d'amour, de résignation, d'abandon à Dieu, les faire très rares, & observer beaucoup de silence entre deux. Il faut s'acoutumer à l'action du cœur, qui est une simple afection où le raisonnement ni la tête n'ont aucune part. Pour parvenir à une action simple qui nous dispose au parfait filence, il faut s'acoutumer à n'agir que par le cœur, & le faire sobrement, donnant lieu à Dieu d'agir en nous. Mais je crois mr. Olier, il vous auroit plutot parlé de l'action du cœur que de celle de l'esprit. Quand le silence vous est facile, demeurez y: lorsqu'il vous est trop dificile, faites quelques actes d'amour de Dieu, ou quelques autres qui se présenteront. Cependant il est de conséquence de s'acoutumer, comme dit l'Ecriture, (b) d'atendre Dieu en patience, de (t) sous rir le retardement des consolidations asin que notre vie croisse & se renouvelle.

2. Pour \*\*\* qui m'est très cher aussi en notre Seigneur, il ne faut pas qu'il s'étonne s'il perd quelquesois le recueillement aperçu dans les ocupations qui sont de l'ordre & de la volonté de Dieu. Il sust alors d'une simple inclination de la volonté vers Dieu, ou même de la disposition sonciere d'être à Dieu sans reserve. Notre esprit & notre cœur ne penvent pas être toujours tendus: ce n'est pas aussi ce que Dieu demande de nous; puis-

pour la vie intérieure, & de pluseurs autres écrits. (b) Pf. 39. vf. a. (c) Eccl. 2. vf. 3. K

que cela est incompatible avec la fragilité de l'humanité: mais il faut qu'en devenant plus simple, l'atrait se simplifie aussi; & plus il est simple, moins il est sensible. Je vous affure que vous m'êtes tous deux très chers en Notre Seigneur, & que je ne vous oublierai pas dans la grande fête de Pâques.

#### LETTRE LXXVI.

Pensées dont il faut se denuer. Pensées vagues Es indépendantes de nous, pourquoi Dieu les permet. Abandon & confiance en Dieu.

Our ce qui regarde l'abstraction & le dénuement des pensées, ce ne sont que les volontaires & réfléchies qu'il faut absolument laisser tomber, & ne les point entretenir : car pour les pensées vagues, qui sont l'éfet d'une imagination égarée, elles ne dépendent point de vous; & Dien les permet souvent pour cacher à la curiosité de l'homme ce qu'il opére en lui. L'homme est curieux de voir, de distinguer ce qui se passe en lui; &

l'amour de la propre excellence fait ou qu'il se satisfait quand il trouve que tout va bien selon son idée, ou qu'il se décourage quand il voit que les chofes ne vont pas comme il les désire. Ce sera peut être la derniere lettre que je vous écrirai, parce que je suis fort mal: mais retenez bien, que vous ne fauriez trop vous confier à Dieu & vous abandonner à lui. Je le prie de vous être toutes choses.

### LETTRE LXXVII.

Amitié. Solitude. Souplesse de la volonté.

1. I E prens beaucoup de part, mon cher F. en Jesus-Christ, à la perte que vous avez faite de votre cher & véritable ami. Les amis font bien rares dans le siècle où nous sommes; & je pourrois bien affurer, qu'il n'y a point de véritables amis que ceux qui le sont en Dieu & pour Dieu. Il semble que Dieu veuille détacher de toutes choses Mr. \*\*. Je souhaiterois fort, qu'il pût prendre le parti de la retraite; il y trouveroit la paix

& le large, & son ame se trouveroit toute autre: mais il saut (a) boine les eaux du torrant avant que de pouvoir élever sa tête, c'est à dire, qu'il saut passer par les amertumes de la vie avant que de posséder en Dieu une tranquilité parsaite. Il semble que Dieu s'opose à votre solitude. Celui qui posséde Dieu a la solitude par tout; & celui qui n'a pas Dieu, est dans le tu-

multe au milieu du désert.

2. Je vous ai écrit une grande lettre de ma propre main, quoique je fusse fort mal. Toutes les dispositions de la bonne Demoiselle me plaisent fort; la souplesse de son naturel est un grand avantage qui abrége beaucoup la voye, empêchant les résistances : mais (b) celui qui n'a pas été tente que sait-il? Sa disposition dans fa maladie est admirable ; j'espére que le Seigneur achévera en elle l'ouvrage qu'il a commencé, & qu'il trouvera bien les movens d'exercer fa fouplesse. La disposition de votre ami à la mort m'a fait un grand plaifir : c'est dans ces occasions que Dieu nous marque entral with a translate best to be united

<sup>(</sup>a) Pf. 109. vf. 7. (b) Eccle. 34. vf. 9.

davantage sa sidélité. Il exige, que nous lui soyons sidéles durant toute notre vie; mais il ne nous manque jamais dans les points essentiels. C'est lui qui nous donne cette sidélité qu'il demande de nous: cependant il la couronne & la recompense comme si ce n'étoit pas un don de sa bonté.

# LETTRE LXXVIII.

Comment on doit laisser tomber de l'esprit les réslexions & le retour sur soi, pour y donner place à Dieu. Et comment se désaire du retrécissement du cœur, & le mettre au large.

Voulu vous dire par ces expressions de laisser tomber les réslexions, & de tenir le cœur au large. Ce que je veux dire est, que nous sommes naturellement portés à la réslexion; ce qui empêche & trouble beaucoup la paix de notre ame. On veut voir, connoitre, & sentir ce qu'on fait. Si c'est quelque chose d'imparfait, il est à craindre d'en être troublé & décou-

ragé : si c'est quelque chose de bon la présomption excite notre esprit comme malgré-nous; & quoiqu'on n'y consente pas, cela ne laisse pas de tenir la glace pure de notre esprit, qui comme un miroir doit être dégagé de ces deux haleines, de la tristesse & de la complaisance en soi-même, afin que Dieu s'y présente au naturel.

2. Si nous pouvions vivre fans réflexion & fans retours fur nous-mêmes, nous vivrions dans une parfaite pureté: mais comme cela est dificile en cette vie, sitôt qu'on s'aperçoit que quelques-uns de ces petits nuages se sont élevés, il faut les laisser tomber auffi tot, ne s'en entretenant pas. un moment; ce qui se fait en se tournant simplement vers Dieu d'une maniere amoureuse & comme par un simple regard, fans acte distinct. Toutes les fois que la même chose s'élévera en vous, il n'y a qu'à la laisser tomber; ce qui est un acte très simple . comme celui d'une personne qui cesfant de tenir ce qu'elle tient dans fa main , la chose tombe de soi-mème . & fans éfort.

3. L'étendue ou la largeur du cœur

est aussi très-nécessaire. Dieu étant immense, il faut un cœur fort étendu pour le recevoir. Il est dit, que (a) Dieu avoit donné à Salomon un cœur étendu comme le sable de la mer. Le cœur s'étrécit aisément par les craintes, les retours sur soi-même, le propre intérêt : c'est donc ce qu'il faut bannir de chez vous, afin que Dieu puisse faire sa demeure en votre ame. Quoique notre cœur foit étroit, Dieu ne laisse pas d'être avec nous, mais d'une maniere fort serrée. Il ne se donne abondamment qu'à mesure de la vastitude de notre cœur.

4. Mais, me direz-vous, comment ce cœur est-il étendu? Par une certaine souplesse à tous les vouloirs divins & aux ordres de sa Providence. ne voulant que ce que nous avons de moment en moment, persuadés que nous devons être que ce Pére plein de bonté fait mieux ce qu'il nous faut que nous-mêmes, & qu'il ne manquera pas de nous le donner. Ainfi. ne voulant rien que ce qu'il nous donne, notre cœur n'est plus retréci ni rest the made velocity or or

<sup>(</sup>a) 3. Rois 4. vf. 29.

par la crainte ni par le désir, & nous entrons insensiblement en ce moment éternel, qui n'est autre que l'ordre inviolable de la Providence sur nous.

### LETTRE LXXIX

Essentiel: accessoire: moyens nécessaires. La présence & la grace de Dieu ne consistent pas dans les sensibilités.

1. D leu a diférentes manières de s'exprimer, qui reviennent au même dans la suite. D'ailleurs nous autres, qui sommes conduits par la soi, ne saisons aucun capital ni de prophéties, ni de divisions extraordinaires, ni de rien qui soit distinct ou conçu par l'esprit humain, tout cela n'étant qu'un accessoire, & le sond consistant à mourir généralement à toutes choses pour croire d'une manière implicite & sans raisonnement tout ce que Dieu a voulu saire entendre dans ces choses là.

L'effentiel est encore, pour nous, la perte de toute volonté propre, laissant écouler notre volonté en celle de

Dieu pour n'en faire plus aucun usage proprietaire : ce qui produit l'amour le plus épuré, & nous transforme en charité; & celui qui demeure (a) en charité demeure en Dieu.

Ce font donc les deux points effentiels, la foi nue, & la charité: le refte font des moyens d'y parvenir, dont il faut se servir; j'entends, la pratique des vertus, le renoncement, & la mortification; & non les choses prophétiques ou extraordinaires.

2. Le Saint Enfant Jusus ne vous à point quité : il est caché derriere les treillis . Il veut voir fi vous l'aimez purement & si vous êtes aussi content qu'il aille ailleurs que d'être chez vous. Il fe cache, il s'enfonce dans le fecret de votre cœur. Il vous aime plus que jamais, mais il vous éprouve : il ôte le sentiment de sa présence pour épurer votre foi. La foi & l'amour pur ne font point dans la jouissance aperque de l'objet, mais dans sa réelle quoiqu'inconnue possession. Je vous affure de sa part que vous êtes plus à lui que jamais. Si cela n'étoit pas,

<sup>(</sup> a ) 1. Jean 4. vl. 16.

# 232 Maximes de conduite intérieure.

je ne serois pas unie à vous comme j'y suis. Dieu tout pour lui, & rien pour nous. Amen!

### LETTRE LXXX.

Maximes que l'on doit suivre. Usage des propres miséres. Ce que Dieu exige de nous.

1. V Ous ne saurez jamais manquer, mon cher F. en vous apliquant les Maximes de l'abandon, de la soi, du renoncement continuel à vous - même & de l'amour pur & désintéresse : cette route est sans méprise. Plus vous vous confierez & abandonnerez à Dieu, plus il prendra soin de vous conduire.

2. N'entrez jamais en aucune défiance ni doute; parce que cela fait tort à la bonté infinie de Dieu. Vos miféres loin de vous décourager, doivent faire un éfet tout contraire, puifque c'est un contrepoids que Dieu met en vous pour vous empêcher de vous élever. Nos miféres ne déplaisent pas à celui qui fait que nous ne sommes

que boue, pourvû que nous ne l'ofensions pas volontairement. Les fautes de furprise sont souvent plus utiles que de

certaines vertus éclatantes.

3. Tout ce que Dieu défire est que nous foyons réellement convaincus que nous ne fommes rien, que nous ne pouvons rien de nous-mêmes, que le bien qu'il a mis en nous lui apartient de telle sorte que nous ne pouvons nous en atribuer la moindre chose sans l'ofenser beaucoup. Allez donc à lui bonnement, simplement, sans tant de retours fur vons-même. Les lettres de \*\* sont propres à vous caufer des retours : mais il faut tout laisser tomber, & suivre simplement votre route, ne fonger qu'à procurer la gloire de Dieu & à le glorifier vous-même : il prendra foin de ce qui vous concerne. On dit que notre Seigneur dit un jour à Ste. Catherine de Sienne; Ma fille, penfe à moi, & je penserai à toi. Ne songeons qu'à Dieu, oublions nous, & tout ira bien.

Committee the standard from no was the first with the many

### SECONDE PARTIE.

### LETTRE LXXXL

On devient beureux dans la voye de l'amour & de la foi, bien qu'avec la croix.

1. NT Ous avons atendu longtems de vos nouvelles, mon cher F., & le bon \* \* avoit souvent des terreurs paniques: mais je lui ai dit que vous ne pouviez pas être mort, puisque vous ne partiriez point pour ce grand voyage sans me voir en pasfant. Le divin petit Maître m'unit de plus en plus à vous, & j'ai une véritable joye d'aprendre de vos nouvelles, & de voir que son amour s'étend & fe dilate dans votre cour comme une huile répandue. Pespére que Dieu acomplira en vous l'œuvre qu'il a commencée. Je ne fouhaite pas moins de bien à Madame votre épouse. Tous les autres biens ne sont que des ombres de biens en comparaison d'être à Dieu sans reserve.

2. L'homme qui désire devenir heureux, n'a qu'à prendre le chemin de l'amour & de la foi pour le devenir. Ce qui fait les malheurs & les difgraces de la vie font ses avantages. O que celui qui aime Dieu parsaitement, trouve de goût & de consolation dans ce que les autres regardent comme de grandes amertumes! La vie seroit sade sans la croix : c'est son alfaisonnement.

Je vous envoye une grande lettre pour Mr. le D. \*\*. Je suis tout à fait contente de la sienne. Je prie Dieu que son amour fructifie dans tous les cœurs, & qu'il bénisse tous ceux qui contribuent à le faire connoître. Soyons toujours unis, mon très cher F. dans le cœur du divin petit Maître; ò la bonne place! Je crois que vous trouverez les vers sur les pia desideria à votre goût.

### LETTRE LXXXII.

Vivre & mourir en ne cherchant que la pure gloire de Dieu. Oraison de filence & d'atente de Dieu.

1. TE vous prie cher \*\* d'éerire à \*\* que je fuis très unie à lui, & que j'espère que Dieu nous sera la grace d'achever notre carriere dans l'union à fon bon plaisir, dans le dégagement de nous - mêmes, de tout interêt propre de tems & d'éternité, pour ne vouloir que la seule gloire de Dieu & son seul intérêt dans nous & dans tous nos fréres. Je falue aussi le bon \* \* \*. Je prie Jesus-Christ de lui imprimer dans le fond de l'ame sa divine vérité, & je demande la même chose pour tous. Mr. \*\* est toujours mal. l'espére que Dieu ne le cueillera pas en bouton. Je le souhaite si c'est pour sa gloire. Pai été très affligée de fon mal. & la suis encore: mais la volonté de Dieu est au-dessus de tout. Je falue tous les enfans du Seigneur.

2. Pour le bon Mr. \*\* mandez lui qu'il faut rester dans un humble silen-

ce, & que son cœur soit comme un papier blanc afin que Dieu y imprime ce qu'il lui plaira. Lorsqu'il se trouvera trop distrait, qu'il fasse quelque petit acte, comme feroit : " Mon Dieu, , je suis ici pour faire votré volonté, , pour atendre vos ordres, non pour " me rechercher moi - même : je ne " désire aucune assurance; je veux , vous servir à mes dépens, & non pour vos faveurs". Véritablement qui dit abandon ne dit pas affurance. Il faut se dépouiller de tout notre propre pour adherer à ce que Dieu est en lui-même pour lui - même : il faut être comme un domestique afectionné & respectueux qui atend avec grande patience les ordres de fon maître. L'Ecriture dit: J'ai atendu la Seigneur avec grande pasience; il s'est enfin abaisse à moi. Et en un autre endroit : (b) Soufrez les suspensions & retardemens des consolations afin que votre vie croisse & se renouvelle. Soyez en paix dans votre douleur, & demeurez uni à lui. C'est donc en suportant l'aridité, en suportant le défaut des consolations que nom la surrens na

<sup>(</sup>a) Pf. 39. vf. 2.

qu'on acquiert une nouveauté de vie. Je salue bien cordialement les deux fréres.

### LETTRE LXXXIIL

Solitude. Séchereffe. Abandon.

'Ai bien de la joye mon cher F. de la résolution, que vous avez prise. On me manda de la part de vos amis, après que je vous eus écrit la mauvaile disposition de \* \* en termes même fort, exagerans: je ne vous récrivis point pour cela, ayant une certaine confiance au divin Maître qu'il ne vous laisseroit pas prendre le change. Puisque vous choisissez la solitude, R que le moment actuel yous a décide, il faut vous souvenir, que Dieu lit : (a) Sortez de Babilone, mon peuple. La corruption est telle à préfent, qu'on ne sauroit trop tôt sortir de cette Babilone.

dangereuse, & qui l'est d'autant plus, que nous la portons par tout; c'est

notre nous-même. Si nous restons en nous-mêmes, nous ne serons point en solitude. Nous ne pouvons être folitaires qu'avec Dieu seul, ni partieiper à la solitude qu'il a en lui-même que par l'éloignement de ce moi. Sans ce moi, je serois solitaire dans les Cours les plus profanes; & avec ce moi, je ne la ferois pas dans le défert. Cependant la solitude extérieure facilite l'autre, pourvu qu'on ne l'entreprenne que pour plaire à Dieu, fans se chercher soi-même.

3. Quelquefois on se trouve plus defféché dans la folitude, que dans le monde : on ne doit point en avoir de peine ; car Dieu, qui prend plus de plaisir & est plus glorifié dans la mort de nous - mêmes que dans les sentimens les plus élevés & les connoissances les plus sublimes, semble dessécher en nous peu à peu un certain humide radical qui entrerient la vie propre, c'est à dire, une certaine Saveur perceptible, quoique fort Spirituelle en aparence. Il n'y a rien à craindre avec un si bon guide s'il dit pour vous: (a) Je la menerai en so-

litude, E là je parlerai à son cœur : mais il faut auparavant purifier tout mélange : il faut éprouver jusqu'au bout notre mifere: il faut suivre des sentiers pleins de précipices & aller la nuit. N'importe; l'abandon remédie à tout : non un abandon d'une certaine forte, où l'on s'abandonne pour être affuré, pour voir son chemin; mais un abandon aveugle, sans soin mi fouci de foi. Toute notre atention, notre defir ; notre fouci doit être de fuivre Dien en quelque endroit qu'il nous mene, ne voulant que fon bon plaisir en tout ce qu'il fait de nous & en nous, & non pas de trouver notre plaisir en lui. En quelque lieu que vous alliez, nous ne ferons pas plus éloignés ni plus proches : la proximité confilte à être plus perdus en Dicu: c'est la que cent mille lieues ne nous separeroient pas : mais fi nous fommes éloignés de Dieu, quand nous ferious ensemble nous n'en serious pas plus proches. Mourons donc à tout, quitons le moi, & nous nous trouverons unis en Dieu.

tablement, & prie Dieu de le mettre

dans une disposition à ne pas être dégoûté de la manne & à ne pas regretter les oignons d'Egypte. Dieu fait ce qu'il me fait vous être en lui .... Ne nous arrêtons qu'au moment divin de la Providence, qui aproche les choses les plus éloignées, & éloigne celles qui paroissent les plus proches; ô altitudo! cependant j'ai une persuasion fonciere que Dieu vous ménera comme par la main, malgré votre misère. O mon cher F. Dieu ne veut de vous qu'un extrême abandon, qui aille jusqu'à vous délaisser si totalement à Dieu, que vous vous regardiez comme n'étant plus à vous-même, mais à celui à qui vous apartenez comme à votre Créateur & Redemteur, & qui veut, que vous soyez tellement à lui sans referve, que vous ne vous regardiez plus vous-même, soit qu'il vous éléve ou abaisse, qu'il vous guérisse ou vous faffe plus malade. Le moment présent, qui est le moment éternel, doit vous conduire, fans rien prévenir.

Puni moi, si tu veux, mon adorable Pére;

Mon cour est foible, belas! mais il est détaché.

Tome IV.

H

re

ns

Je ne punis point la mifére;
Je ne punis que le péché.
Je n'aime plus d'un amour mien,
Mais j'aime Dieu d'un amour sien;
Car le rien ne peut, ne weut rien;
Dieu seul est toute chose;
Comme il est notre unique bien;
En lui le bien repose.

Vous voyez mes folies; mais ce qu'on fait plume courante, n'est jamais régulier: la pensée sufit pourtant. Vous m'êtes bien cher en Jésus-Christ.

#### LETTRE LXXXIV.

Pureté dans le mariage. Sentir & soufrir sa corruption, & s'abandonner à la justice de Dieu dans cette peine, est le moyen d'en être purisé. Oraison simple, & ses ésets. Multiplicité de conseils, est nuisible à l'opération de Dieu. Se sier à Dieu, & non à nos raisonnemens. Quelle est la vraye & uniquement solide Révélation & manisestation.

J. J E viens de recevoir votre lettre mon très cher F. & j'y réponds

pour vous dire que je suis bien éloignée d'aprouver les défordres du mariage, puisque ce que je recommande le plus à mes amis mariés c'est la chafteté conjugale. Les jeunes gens qui se font maries ont fait les trois nuits (a) de Tobie ; d'autres après quelques années ont vécu comme fréres & sœurs; d'autres ont resté avec leurs épouses jusqu'à la fin, mais avec la modération non seulement Chrétienne, mais de personnes parfaitement à Dieu; chacun a tâché d'obéir à Dieu en toutes choses suivant non des paroles claires, mais un certain panchant intérieur soutenu du conseil & de l'obéiffance.

2. Il y auroit bien des choses à dire fur la diférence de conduite que Dieu tient fur les ames. Ce qui fait mourir les uns à eux-mêmes y feroit vivre les autres. Il y en a à qui Dieu fait boire la lie du calice, (comme il est écrit: (b) Qu'on lui donne le double Esc. que vous pouvez voir dans l'A-

<sup>(</sup>a) Tob. ch. 6. & 3. (b) Apoc. 18. vl. 6. Voyez les explications fur le Nouveau Testament Tom. VIII. fur ce paffage.

pocaliple: ) Et ces personnes soufrent cette peine avec des douleurs intolérables. Ceux qui sont exercés de la forte, ne le sont que parce qu'ils tiennent beaucoup à eux-mêmes, voulant toujours se mêler & se trouver en tout ce que Dieu fait : & Dieu leur fait boire jusqu'à la lie de leur propre corruption : jusqu'à ce que desespérant de leur force propre, ils se jettent à corps perdu dans cet abîme sans fond de la ustice de Dieu qui les châtie si rigoureusement, & s'abandonnent totalement à lui en tems & éternité. Lorsque l'abandon est entier & parfait, fans retour sur son propre intérêt, Dieu en délivre ordinairement : mais une simple complaisance de s'en voir délivré, un retour sur son propre intérêt spirituel, y fait retomber.

3. La délicatesse de Dieu est infinie; elle égale son amour, (a) qui est fort comme la mort, & sa jalousie est dure comme l'enser. O, si vous aviez le courage de ne regarder que Dieu sans vous regarder vous - même, ce que vous soufrez comme malgré vous, sa quoiqu'il vous paroisse comme de

<sup>( # )</sup> Cant. 8. vf. 6.

vous,) vous ferviroit comme d'un bain dont vous fortiriez pur & net! Vous trouveriez votre amour épuré, votre cupidité détruite ; vous seriez changé en un autre homme; votre propre intéret vous deviendroit comme de la boue; [a] le seul honneur & la seule gloire de Dieu en lui-même & pour lui-même, fans raport à vous, babiteroit sur la montagne où vous seriez transporté. Mais il faut entrer tout vivant en enfer, pour en fortir mort à tout. Quel eft cet enfer, si non l'expérience de sa propre corruption? Qui peut mieux nous donner cette fainte haine de nous - mêmes, si recommandée par Jésus - Christ (b) (Quiconque hait son ame, la sauvera) que cette expérience d'une misère qui fait horreur?

4. Je ne sçai pourquoi je fais marier ceux qui sont comme vous, & que quelque chose en moi ne me permet pas de vous le conseiller. Ne précipitez rien pour votre retraite, j'espére que vous en aurez bientôt la per-

<sup>[</sup>a] H est fait allusion à la figure mise au de-

<sup>[ 6 ]</sup> Jean 12. vf. 25.

mission. Reprenez votre maniere d'Oraison plus simple, vous y trouverez plus de force que dans une autre oraison pratiquée par vous - même. Dieu vous avoit fait une grande grace de vous donner du goût pour l'oraison fimple; vous l'avez quitée pour éviter Poisiveté. Croyez-moi, mon cher F. il ne faut prendre pour foi certains avis que les Mistiques donnent par précaution: il faut aller son chemin fans changer fa route. Si vous aviez été bien abandonné à Dieu, vous vous feriez abandonné à hui feul vous auriez fait l'oraison pour lui plaire, & non pour y trouver votre sureté. Il ne faut pas s'étonner si vous n'avez pas avancé autant que vous auriez fait. L'avancement suit l'oraison; & comme il n'y a que Dieu qui nous puisse rendre parfaits, plus nous traitons avec lui d'une maniere proportionnée à ce qu'il eft, Efprit & Vérité, plus il nous unit à soi, & peu à peu nous transforme en son image, qui est Jésus-Christ. L'oraison fort tranquile, lorsqu'elle est longue, & le recueillement fort, affoupit insensiblement les sens; parce que l'ame est toute réunie en son

divin Objet, & leur donne peu d'atention: cela fait qu'on s'endort quelquefois. Il n'y a qu'à se réveiller sitôt qu'on s'en aperçoit? à ce réveil on se trouve en sa place. Il n'y a guères que cette oraison qui donne une présence de Dieu intime, qui se souptient dans les ocupations; & l'ame par un simple retour au dedans retrouve celui qu'elle aime, qui ne s'est pas retiré pour ses occupations qui sont de son ordre.

- conseils: ils vous nuiroient beaucoup sans que vous vous en aperçussiez; & vous seriez toujours vacillant comme l'oiseau sur la branche. Lorsque Dieu voudroit vous dénuer & vuider, vous reprendriez votre propre activité sous de bons prétextes, & vous vous déroberiez à la conduite de Dieu, gâtant & désigurant son ouvrage avec votre main grossiere. Si vous vous tenez ferme aux avis qu'on vous donnera, je ne désire rien plus que de servir votre ame selon la volonté de Dieu.
- 6. C'est un abus de croire qu'il faille une certitude de la volonté de Dieu

pour les plus petites choses, & le crois que vous avez mal pris le fens de cette servante de Dieu. Tout ce qui nous arrive à chaque moment, & que nous faisons dans l'ordre de notre état, est volonté de Dieu pour nous. L'abandon à Dieu nous la fait faire incontestablement, mais d'une maniere obscure & cachée: car c'est le propre de la foi, de conduire de cette forte, & non par la manifeltation. Car la voye de foi nue est entierement oposée à toute manifestation; mais elle est mille fois plus affurée que toute manifestation, où il peut y avoir & où il y a très-souvent de la tromperie. C'est pourquoi le bienheureux J. de la Croix dit : [a] A Pobscur, mais sans mul danger.

7. Allant par la foi obscure on s'en fie à Dieu seul, sans chercher d'assurance hors de lui: lorsque nous voulons des manisestations, nous nous confions à notre propre discernement, où il y a mille tromperies: dès que la raison s'en mêle, considére, compare & veut juger, nous perdons no-

<sup>(</sup> a) Montée ; Cant. 1. S. 2.

tre étoile. Allons & marchons sans nous arrêter. C'est le moyen de faire la volonté de Dieu. Nous ne la trouverons jamais surement d'une autre maniere. L'abandon sans raisonnement tient la balance dans l'équilibre, & le moindre grain de la volonté de Dieu lui donne le panchant par une aisance très délicate pour faire les choses, ou une légére répugnance pour ces mèmes choses.

mes choses.

Reprenez votre oraison simple: confiez-vous à Dieu sans réserve, & vous irez bien. Il n'y a qu'une manisestation: c'est Jésus - Christ, sa vie & ses maximes. Il n'y a qu'une révélation: c'est le même Jésus-Christ, lorsque l'ame est assez morte à toutes choses afin qu'il se maniseste en elle par sa génération éternelle. Je prie Dieu qu'il vous donne le courage d'achever votre course, & qu'elle se termine en lui seul. C'est en lui que je vous suis toute acquise.

the district sections in a section of the section o

## LETTRE LXXXV.

Nécessité & utilité de toutes les croix qui nous surviennent.

Lest bien juste que le cher \* \* ait 1 de quoi mourir à foi-même. Si nous n'avions rien qui nous fit peine, la nature & l'amour propre deviendroient comme des géans. Dieu se sert de toutes les petites croix de providence pour les reprimer. Une personne fans croix & fans contradiction me feroit grande peur, Taulere dit, que s'il n'y avoit personne sur terre pour faire foufrir les ferviteurs de Dieu, il y employeroit ses Anges. Puisque Dieu ne nous a créés que pour être conformes à l'image de fon Fils , & qu'il à livré ce même Fils à la mort pour Pamour de nous, il faut que nous mourions tous les jours pour le faire vivre en nous. Je salue cordialement Mr. votre frére: Dieu vous a trop unis pour que je vous sépare dans les souhaits & dans les priéres.

### LETTRE LXXXVI.

Avantages des croix, & de l'enfance Spirituelle.

JE me réjouis & de votre meilleure fanté & des miséricordes que Dieu vous fait. Toutes les croix, de quelque nature qu'elles soient, sont toujours très avantageuses. Dieu vous a exercé par la maladie du petit ami, ensuite par votre propre indisposition. Dieu proportionne nos croix à la sorce qu'il nous donne. Lorsque nous n'en avons que de légéres, c'est parce que nous sommes soibles. Il faut qu'elles fructissent en nous.

2. Dites à notre bon F. que je suis ravie qu'il soit de la famille de notre divin petit Maître. C'est lui qui lui communiquera la petitesse & la parfaite abnégation. Je suis bien aise qu'il soit plus content de se taire que de parler. Je vous assure qu'il me sera dorenavant bien cher: car je n'aime rien en ce monde que ceux qui veulent être petits ensans: ils ont sait les délices de Jésus-Christ lorsqu'il étoit

fur terre; il les embraffoit; il les ferroit contre sa poitrine. On vouloit dès lors, comme on fait à présent, (a) empêcher ces petits enfans d'aller à lui; il s'en fachoit, affurant que le royaume du ciel étoit pour eux & leurs semblables: & bien plus, il afsure qu'on ne peut entrer en ce royaume qu'en devenant comme de petits enfans: & David dit, que c'est (b) des petits enfans que Dieu tire une louange parfaite, de ceux qui font à la mamelle: car ces enfans ne pensent point à eux-mêmes, vivant dans un entier abandon. Qui croiroit que de petits cris enfantins puffent être une louange parfaite? Le Prophète nous aprend par là, que plus nous fommes petits, simples & abandonnés, plus Dieu se loue lui-même en nous; & c'est là la louange parfaite. Soyons donc bien petits, mes enfans, & nous serons selon le cœur de Dieu. Les petits me dilatent le cœur; les grands me le resferrent.

the cored this will be the sound

<sup>(</sup>a) Math. 19. vf. 13. & Ch. 18. vf. 3.

# LETTRE LXXXVII.

Bonheur des croix; & que Dieu fait tourner en bien salutaire & à ses fins celles-là mêmes que selon le monde on croiroit venir par notre imprudence, & avoir mauvais succès.

1. T 7 Otre lettre m'a fait un véritable plaisir en y voyant les dispositions de votre cœur dans l'état de croix où Dien vous a réduit. La croix est la plus grande marque de l'amour que Dieu nous porte. Mais il est impossible d'avoir le goût de la croix fans avoir celui de Dieu, ainsi que Jésus-Christ (a) le dit à S. Pierre. l'ai pris part à tout ce qui vous est arrivé : je m'y fuis intéressée fortement : mais que puis-je demander à Dieu que la continuation des dispositions où il vous met? Il faut porter la croix en mort, fans que la nature y trouve son compte.

2. Les personnes qui ne comprennent pas assez les voyes de Dieu, re-

<sup>(</sup> n ) Math. 16. vf. 23.

gardent comme imprudences certaines démarches qui leur paroissent peu conformes à leurs idées; mais Dieu se fert de ces mêmes choses pour nous faire arriver à ses fins. Nos imprudences fervent merveilleusement en ses mains: c'est pourquoi (a) il a choise les choses foibles pour confondre les fortes. C'est encore une miséricorde de Dieu que les gens qui se sont trouvés avec vous, ne soient pas tous ferviteurs de Dieu, puisque, comme vous dites fort bien, cela vous ôte tous les apuis que vous pourriez avoir de ce côté là. Jésus-Christ a été mis au rang des malfaiteurs : il faut que ceux qui veulent être à lui paffent où il a paffe. Il est mort entre deux voleurs.

3. Quoique Dieu m'unisse fort à vous, je ne saurois vous plaindre; au contraire, je vous trouve digne d'envie, que vous ayez été choiss du Pére pour être conforme à l'image de son Fils. Il ne saut pas juger si les choses sont de Dieu par le bon ou mauvais succès, puisque nous savons que David disoit, que (b) ses pieds avoient

<sup>(</sup>a) I Cor. I. vf. 37. (b) Pf. 72. vf. 2 , 3.

presque été ébranlés en voyant la prospérité des méchants. Tout leur réuffit à souhait. Nous voyons S. Louis qui avoit entrepris pour la gloire de Dieu une guerre où it eut du pire & mourut lui-même. Mais, mon cher frère, j'aime mieux que mon cœur vous entretienne que mes paroles. Nulle créature humaine ne peut interrompre ce commerce; car (a) qui pourroit nous séparer de la charité de Dieu qui est en Jésus - Christ? Sera - ce les puissances, &c.? Croyez-moi très unie à vous en ce divin Sauveur. Celui qui est uni à lui, & à qui on est uni en lui, n'a pas besoin de paroles. Notre parole doit être le silence; puisque toutes les opérations du Verbe se font dans le filence.

### LETTRE LXXXVIII.

Le Démon tâche d'empêcher le bien autant qu'il lui est possible. Il faut lui résister par la foi, par la patience, Es par l'abandon à Dieu, impercep-

<sup>(</sup>a) Rom. 8. vf. 35.

tiblement présent, & qui sait tourner en bien toutes choses.

I E ne suis nullement surprise de ce que vous éprouvez. Dieu m'ayant fait connoître il y a plusieurs jours le déchainement de l'ennemi; je le dis aussi-tôt à nos chers amis, parce qu'il me fut donné à connoitre que le Démon alloit de tous côtés pour empêcher le bien. Il vouloit bien étendre son empire jusques ici: mais je ne le crains pas, par la grace de Dieu; parce que, malgré notre foiblesse, nous pouvons tout en celui qui nous fortifie, & qu'il craint le commandement du divin Maître quoique par la bouche de son indigne fille. Pour vous, mon cher F. armez vous de la foi & de la confiance en Dieu: il peut vous abatre, mais non vous terraffer tout à fait: & souvenez vous de ce passage de S. Paul. (a) Nos insipientes, vos autem sapientes, in Jesu Christo. Je vous affure que je vous porte dans mon cœur. La plus grande marque que Dieu vous puisse donner de son amour, est de vous faire part de ses

<sup>(</sup> a ) 1 Cor. 4. vf. 10.

foufrances. C'est là la recompense qu'il donne à ses amis. Je sais ce que c'est qu'une contradiction continuelle. Dieu enverroit plutôt un Ange pour nous faire soufrir, que de permettre qu'une ame qu'il s'est choisie ne sût pas conforme en cela à Notre Seigneur Jésus-Christ.

2. Ne vous étonnez pas de soufrir présentement avec foiblesse : cette forte de soufrance est la meilleure; parce qu'elle nous ôte tout apui en notre force propre pour nous plonger dans la force de Dieu par un abandon total, un éloignement de nous-mêmes & de tout ce qui est créé. Dieu veut achever, mon cher F., de vous purifier. Les focietés spirituelles seroient trop douces & trop fatisfaifantes fi l'ennemi n'y femoit pas la zizanie. Prenez donc courage en Jésus-Christ; & fans sentir de courage donnez-vous à lui, afin qu'il soufre en vous & pour vous.

3. Les hommes fixés en eux-mèmes, ont bien de la peine à comprendre & à suporter la pure simplicité des Enfans du Seigneur; & le Démon se servant de leurs idées ver-

tueuses, les employe à persécuter ceux qui sont véritablement à lui. L'ennemi ataque votre fanté parce qu'il est enragé contre la charité que le Seigneur vous donne: mais j'espére que votre patience perséverante triomphera de toute sa malice. Je prie Dieu de tout mon cœur de vous affister, fortifier & foutenir, afin que vous acheviez l'ouvrage qu'il vous a fait entreprendre tant celui de votre propre perfection, que ce qui regarde le bien du prochain. Notre Seigneur me lie très intimément à vous; & s'il me permettoit de prendre fur moi toutes vos peines, ce seroit de bon cœur.

4. Le saint Enfant Jésus ne vous a point quité, mon cher F. Il se cache non derriere les treillis, comme disoit l'Epoux du Cantique; il se cache derriere la croix. C'est lui-même qui vous la présente, & qui veut qu'après que vous l'avez porté enfant, vous le portiez foufrant. C'est la conduite qu'il tient ordinairement fur ses élus. Il cache sa douceur & son amabilité, afin que la croix foit toute nue, & qu'elle aye toute la dureté qu'elle a eu pour notre cher Maître. Ne fut-ce pas sur

la croix qu'il fut abandonné de fon Pére? L'aimoit-il moins en cet état que lorsque les Anges chantoient le Gloria à sa naissance? Non sans doute. Il ne dit point sur la croix, c'est ici mon Fils bien-aimé, comme il le dit en plusieurs autres occasions: mais il le laisse à toutes les rigueurs de sa justice, sans aucune consolation. C'est de cette sorte que nous devons porter la croix pour être conformes à Jésus-Christ. Ne se laissa-t'il pas asoiblir au Jardin des Olives pour être notre consolation lorsque nous sommes asoiblis dans la croix?

5. Plus la croix est sans consolation, plus elle termine notre propre vie: car peu après que Jésus-Christ eut dit, Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'avez-vous abandonné! il dit, consummatum est: (tout est accompli.) Ainsi il y a à espérer que plus vos croix seront pures, nues, sans mélange de consolation; plus elles aprocheront de leur sin. Le Démon ententant Job, lui procura de grands avantages, quoiqu'il n'eût d'autre dessein que de lui nuire. C'est en ce

sens que (a) tont coopere au bien de ceux qui aiment Dieu; puisque Dieu se sert même de la malice du Démon pour les purisier. Je prie le Dieu de paix de vous la donner au milieu de toutes vos traverses: & cette paix sera solide dans la vocation de Dieu.

### LETTRE LXXXIX.

Eviter les persécutions, ou les subir, mais sans apui sur soi-même. Grandeur des soufrances de l'intérieur, es qu'il faut les subir avec sidélité, désiance de soi es abandon à Dieu, asin qu'il renouvelle dans nous l'image de Jésu-Christ en détruisant notre vieil-bomme, es nos proprietés les plus cachées par un martire souvent long es bien douloureux, qu'il a exercé sur Jésus-Christ même pour nous en apliquer l'extension, esc.

J'Ai bien de la joie, mon cher F. en Jésus - Christ d'aprendre que l'on vous a dispensé de votre serment. Ne vous engagez pas de nou-

<sup>(</sup>a) Rom. \$. vf. 28.

veau, & servez - vous de ce que la providence a fait par votre charité pour ces pauvres gens, afin de demeurer entiérement dégagé de toutes choses. Jésus-Christ dit; (a) quand on vous persécute dans une ville, fuiez dans une autre. Il faut on user ainsi à moins que nous n'aions un mouvement intérieur d'en user d'une autre forte. C'est ce mouvement seul qui m'a empêché de fuir, & qui m'a fait négliger tous les moiens que j'avois de le faire. Il ne faut point nous apuier fur notre courage : car le courage de l'homme est un roseau casse, qui ne fauroit lui fervir d'apui : mais quand Dieu nous porte lui - même à effuier toutes les perfécutious, malgré la connoissance que nous avons de notre misère & de notre foiblesse, c'est lui qui foutient lui - même, & qui donne une force invincible. Cest pourquoi il est écrit dans le premier livre des Rois, que (b) l'homme ne sera jamais fort de sa propre force. Dieu se plait de détruire les choses fortes & de foutenir les foibles : de-

<sup>(</sup>a) Matth. 10, vf. 23. (b) Chap. 2. vf. 9.

meurez donc abandonné à lui : ne préméditez rien : restez dans votre silence & dans votre solitude jusqu'à ce que quelque providence vous en tire.

2. Profitez du don que le Seigneur vous a fait : car la grace de l'intérieur est la plus grande que Notre Seigneur puisse nous faire en cette vie; parce que c'est par elle que nous arrivons à cette union que Jésus-Christ demanda à son Pére à la Cêne pour les siens. C'est l'intérieur qui commence, qui continue, & qui perfectionne l'ouvrage le plus grand qu'il y ait en cette vie, qui est, de nous faire rentrer dans le dessein de Dieu en nous créant, & dans celui que Jésus-Christ a eu en se faisant homme pour l'amour de nous, qui est de nous unir à lui. & de nous rendre conformes à l'image de ce Fils qui est luimême l'image de son Pére.

3. C'est pourquoi nous avons befoin de nous abandonner beaucoup à Dieu, & de nous désier extrèmement de nous mêmes. Cette désiance nous empêchera de compter sur nous, & l'abandon nous portera à nous laisser conduire à Dieu par toutes les routes qu'il lui plaira de nous faire traverser, soit que nous apercevions sa main puissante qui nous foutient, soit que nous ne l'apercevions plus, & qu'au contraire il semble qu'il soit entierement disparu, & que nous n'éprouvions que notre foiblesse. Mais quand on s'est une fois livré à lui fans reserve, il faut lui laisser faire ce qu'il lui plait & comme il lui plait, nous contentant de son contentement, sans nous mettre en peine si nous sommes contens nous-mêmes: car la nature & l'amour propre ne se contentent point pour l'ordinaire de ce qui plait le plus à Dieu.

de retracer en nous l'image de son Fils: ce qui ne se peut faire qu'en détruisant celle du vieil homme: & c'est cette destruction du vieil homme en nous qui cause toutes les peines, les croix, les vicissitudes de la vie intérieure. Mais lors que l'on est sidéle à laisser faire à Dieu en nous & de nous ce qu'il lui plait, l'homme nouveau paroit, ainsi que S. Paul le dit, (a) & nous sommes renou-

<sup>(</sup> a ) Rom. 6. vf. 4.

vellés en nouveauté de vie. C'est un si grand bien, qu'il n'y a rien qu'on ne doive soufrir pour l'obtenir. C'est aussi la plus grande gloire que Dieu puisse tirer de l'homme, que de voir renouveller en lui l'image de son Fils, puisqu'il ne peut prendre ses délices que dans ce Fils. Il y a bien de la diférence entre que nous nous délections en Dieu, ou que Dieu se délecte en nous. Nous nous délectons en Dieu sitôt qu'il nous envoye des graces confolantes: mais il ne se délecte en nous que par l'homme nouveau en Jesus-Christ, lorsque le vieilhomme est détruit.

dre notre sang pour être à Jésus-Christ une bonne sois: mais ce n'est pas ce qu'il demande à présent. Il aime bien mieux nous conduire par un long martire, tant intérieur qu'extérieur, martire d'amour & de douleur: & c'est ce long martire qui en nous purissant des fautes les plus cachées, des proprietés les plus centrales & les plus inconnues, nous rend, pour ainsi dire, dignes de Dieu. C'est ce martire si long & si ennuieux à la nature qui

qui prouve à Dieu notre fidélité la plus inviolable. Qui ne donneroit pas sa vie de bon cœur? Un moment de douleurs n'est rien. C'est la maniere dont Dieu a voulu sanctifier les premiers Chrétiens. Mais dans ce siècle d'une corruption si générale, il veut sanctifier les siens par des renversemens bien plus longs & bien plus pénibles. La ferveur intérieure fait tout dévorer: mais il se plait, ce Dieu de bonté, d'ôter à ses amans cette ferveur sensible, asin qu'ils portent nuement sa croix.

6. C'est ainsi qu'il en usa à l'égard de Jésus-Christ. La Divinité par un miracle furprenant fuspendit toutes les confolations qui rejaillissoient naturellement sur l'homme extérieur en léfus-Chrift, & fa foufrance fut si excessive qu'il en sua au jardin des Olives le sang & l'eau; & lors qu'il fut fur la croix, il ne se plaignit point des horribles tourmens qu'on lui fit foufrir, mais seulement de Pabandon de Dieu, & qu'il s'étoit fait comme une suspension des graces que la Divinité répandoit sur son humanité sainte. Cétoit comme un nuage épais qui Tome IV.

couvroit le brillant de la Divinité, & qui arrêtoit toutes ses influences.

7. Voila de quelle maniere Dieu en use à l'égard de l'homme dont il veut s'affurer le cœur, & qu'il veut confumer dans fon pur amour. Les tenèbres qui couvrirent toute la terre à la mort de Jésus - Christ n'étoient que la figure de ces éfroiables ténèbres que la partie inférieure de Jésus-Christ avoit soufertes: mais ce delaissement fut la confommation de son facrifice, comme il le dit; (a) Tout est consommé. Ne nous trompons point: Dieu ne prendra jamais d'autres moiens pour nous fanctifier & pour nous éprouver que ceux qu'il a exercés à l'égard de fon Fils. Il ne les a point foufert pour lui - mème, car il étoit une victime pure & fans tache; mais pour fanctifier tous les états par où Dien fait paffer pour être à lui, & en même tems pour nous être un argument de ce qui se doit passer en nous pour achever (b) ce qui manque à la passion de Jesus-Christ, qui n'est autre que son extensión fur ses membres.

<sup>(</sup> a) Jean 19. vf. 30. (b) Coloff, 1. vf. 24.

8. Tenez - vous heureux que Dieu vous ait choisi entre tant d'autres qui ne le connoissent point pour vous faire être une nouvelle créature en lui. Soiez lui fidéle jusqu'à la mort. C'est un don que lui leul peut donner : mais il ne le refuse à personne lors qu'on le lui demande & qu'on est resolu de suivre ses exemples & ses maximes quoiqu'il en coute. Soiez persuadé que vous m'êtes tout-à-fait cher. Les lumieres de Dieu ne varient gueres: mais les expressions peuvent varier. Peut être que si j'avois su qu'on pouvoit en abuser, j'aurois écrit d'une maniere plus précautionnée: mais comme j'écrivois fans y faire réflexion, & qu'il a falu écrire pour des personnes très avancées, qui trouvent (ailteurs) peu de choses qui leur conviennent; cela pourroit bien faire peine à ceux qui n'en ont pas l'expérience. Le conseil qu'il y a à donner là - deffus est, que chaeun profite de ce qui lui convient selon son état, fans examiner ni juger ce que l'on n'a pas encore expérimenté. or sentes vous attaquent, pai eff,

he Bemeures Series dans store nemi.

WALLSON S

S

it

is

8

r-

en

ue

R

es.

24.

### LETTRE XC.

Sur les tentations de vanité; les sécheresses dans l'Oraison; & qu'on doit se soumettre à l'ordre de Dieu dans l'état ou l'on est, &c.

TE vous inquiétez point, mon cher E., des pensées de vanité dans ce que vous faites pour Dieu pourvû que vous n'y adheriez pas volontairement : car le Démon emploie toutes sortes d'artifices pour troubler l'ame tranquile. Quand nous fommes véritablement convaincus, de ce que nous sommes par nous-mêmes, & de ce que nous serions sans la grace, il y a plûtôt fujet de se moquer du Démon & de ses suggestions que de les craindre. Quand on en fait cas, & qu'on se trouble de ces sortes de pensées, il les multiplie sans fin : mais lors qu'on n'y fait pas seulement attention, & qu'on les méprise, il ne retourne pas si souvent à la charge. Vous n'avez qu'une chose à faire quand ces pensées vous attaquent, qui est, de demeurer ferme dans votre néant.

Nous avons un grand exemple de cela dans la Mére de Dieu, lorsque l'Ange & ensuite Ste. Elisabeth lui donnérent les plus grandes louanges qui se puisfent donner : elle ne s'en défendit point, comme nous faisons imparsaitement; mais en rendant à Dieu la gloire de toutes choses, elle dit (a) qu'il a regardé sa bassesse & son néant pour en faire ce qu'il lui a plû; & c'est ce qui fait le sujet de sa joie. Laissez dond passer tout cela, & vous atachez plus fortement à Dieu par un profond anéantissement. Toutes les pensées qui ne font pas volontaires ne dépendent point de nous: il faut les laisser écouler comme l'eau.

2. Lorsque votre oraison est plus séche, il ne faut pas vous en faire de peine : c'est souvent le tems où elle est la meilleure. Suportez en patience les ennuis de la sécheresse, & acoutumez-vous peu à peu à une entiere indiférence pour toutes les manieres où il plaira à Dieu de vous mettre dans ce tems : car ce n'est pas nousmêmes que nous recherchons en l'o-

<sup>(</sup>a) Luc I. vf. 47. 48.

raison: mais de plaire à Dieu, & de faire fa fainte volonté. Comme les tems de fécheresse sont plus longs & plus fréquens que ceux de confolation, il faut faire alors une oraison de patience, & donner à Dieu des preuves éfectives de notre amour. Les fens sont comme des enfans qui s'ennuient, dorfqu'ils n'ont rien qui les amufe: mais celas n'ataque point le fond : la fechereffe au contraire . fers à nous éloigner des sentimens par la foi qui s'exerce dans ce tems - là . & nous aproche par conféquent davantage de Dieu: parce que Dieu ne se fait point sentir : ce font ses dons & ses faveurs qui se discernent & se goûtent. Is milines, 112 of states 1.0.

3. Dieu retire ces choses pour exercer notre soi, comme je l'ai dit, & nous acoutumer à un amour plus pur, qui ne voulant rien pour soi, est content de ne rien avoir, & que Dieu en use selon son bon plaisir. Je sai que ces tems sont durs à la nature, & qu'elle fait ce qu'elle peut pour s'échaper de cette dure captivité; & si l'on y prend garde, on sait souvent plus de sautes dans ces tems, que

dans un autre qui est plus goûté; Dieu le permettant de la sorte, asin que nous nous atachions plus sortement à lui par la soi, l'abandon, & l'amour, puisque c'est en ce tems que nous en avons le plus de besoin.

4. Il y en a qui se dégoûtent & ne font pas fidéles à l'oraifon dans ce tems - là, quoique ce soit le tems où elle est le plus utile : sovez v donc fidéle, & témoignez à Dieu votre amour dans ces ocasions, pour reconnoître celui qu'il vous a marqué dans les autres tems. Le tems de fécheresse & de peine est un tems bien précieux, & qui fait beaucoup avancer l'ame. Dieu nous met à nud, afin de nous faire courir plus fortement & plus légérement. Les dons de Dieu nous apelantissent & nous recourbent vers nous-mêmes par les réflexions; mais la foi qu'on exerce dans la féchereffe nous tire insensiblement hors de nous-mêmes, & nous aproche davantage de Dieu.

5. J'ai une grande joie de la disposition où est Madame votre épouse. J'espére que votre union en deviendra une de grace aussi bien que de nature. Je la recommande de tout mon cœur. à Notre Seigneur, aussi bien que le petit enfant qui est dans son sein. J'aime beaucoup votre simplicité: vous m'êtes plus cher que je ne saurois vous dire. Livrez - vous doucement à la paix & à la tranquilité lorsque Dieu vous la donne. Qu'il est doux de marcher lorsqu'il nous porte entre ses bras! mais il saut être également content ou de nous laisser porter, ou de marcher à sa suite parmi les ronces & lès épines. On se crotte & on se déchire quelquesois en marchant; mais tout est bon dans la volonté de Dieu.

6. J'ai beaucoup de joie de la réfolution que vous avez prise de contenter autant que vous pourrez M.
votre Pére: c'est l'ordre de Dien sur
vous; & toute dévotion qui ne va
pas à remplir ses devoirs, m'a toujours été un peu suspecte: car Dieu
ne change gueres l'ordre qu'il a mis
dans les choses. Il nous sanctifie par
les moiens qu'il nous a préparés, &
non pas en choisissant d'autres qui ne
servent qu'à contenter l'amour propre
& la propre volonté. On se croit souvent saint en faisant ce qu'on ne doit

point faire, & ne failant pas ce que l'on doit faire. Ces moiens que Dieu a choisis nous afermissent dans l'humilité. Nous ne voions, ni les autres, rien d'extraordinaire dans notre conduite: mais Dieu, qui voit le fond du cœur, sait mettre le prix à cette conduite simple & uniforme, qui nous fait remplir ses desseins éternels sur nous. D'ailleurs cette vie simple & d'atachement à ses devoirs, n'est pas sans épines, ce qui fait mourir la nature à elle-même, lui laissant peu d'ufage de sa propre volonté. On verra dans l'éternité des ames éminentes en fainteté qui n'ont mené aux yeux des hommes qu'une vie toute commune. Les choses ne sont grandes devant Dieu que par le principe dont elles partent, & non par ce qu'elles ont d'extraordinaire aux yeux des hommes. Quels miracles Jésus-Christ n'auroit - il point pù faire pendant trente ans de sa vie cachée, où il travailloit comme un pauvre (a) charpentier, parce que c'étoit l'ordre de son Pére. Que ne méritoit il point alcra pour

<sup>(</sup>a) Marc 6. vf. 3.

les hommes? Il n'est rien dit de lui pendant tout ce tems finon, (a) 83 erat subditus illis. Soiez donc de même bien petit, bien simple, bien soumis, fans regarder les personnes qui yous commandent s'ils ont raison ou non. Ne regardez en eux que Dieu. qui se sert souvent de leur déraison pour faire son œuvre en nous. Cependant, il faut observer que notre obéiffance aux hommes ne doit jamais aller contre la loi de Dieu, & contre ce qu'il veut de nous pour l'intérieur: comme cet intérieur n'est connu que de lui, & qu'on ne sait pas ce qui fe paffe au dedans, l'homme n'y a aucun droit.

7. Je vous prie de ne vous point forcer à vous tenir à genoux : la violence qu'en se fait pour cela en afoiblissant le corps & le peinant, sert souvent de distraction à l'esprit. Quand vous aurez commence votre priere à genoux, asseiez-vous tout simplement. Les enfans doivent vivre en enfans, & non pas vouloir faire comme les grands. Ce n'est pas la posture du

. 7 16.

<sup>(</sup>a) Luc 2. vf. 51. Et il leur était foumis.

corps que Dieu demande, mais la situation du cœur. Je vous embrasse, mon cher E. des bras du divin petit Maître.

# LETTRE XCL

Qu'il ne faut point s'étonner ni se décourager de se voir comme depouillé & destitué des graces spirituelles que l'on avoit senties auparavant; Dieu en disposant de la sorte pour notre épreuve, notre avancement, & pour notre bien le plus solide.

moiselle, que vous êtes beaucoup mieux que vous ne pensez. Dieu
veut à présent vous éprouver pour
vous purisser, & après vous avoir
instruite par une multitude de graces, il veut maintenant vous instruire
par la tentation, selon ce qui est écrit:
(a) Celui qui n'est point tenté, que
sait-il? Si Dieu n'en usoit pas de la
sorte, nous nous croirions quelque
chose, n'étant rien. Dieu nous cache

<sup>(</sup>a) Eccl. 34. vf. 9.

d'abord ce que nous fommes, afin que nous ne craignions point d'aprocher de lui. Mais comme toutes les graces lui apartiennent, il cache les mêmes graces, afin de nous faire fentir toute la corruption qui est en nous, & que ne nous apuiant pas sur nous-mêmes . nous nous abandonnions entiérement à lui. Plus vous vous croiez mauvaise, plus vous avez besoin de secours, plus faut-il aussi vous abandonner à lui fans reserve. Sur tout, ne vous découragez point. L'ame véritablement humble n'est point étonnée de se voir miserable: elle sait que c'est son propre, elle se contente de ce que Dieu est. C'est dans cet état que le pur amour s'enracine plus fortement dans l'ame; parce que ne pouvant pas faire pour Dien ce que Pon désire, on se trouve heureux de ce qu'il n'a besoin de rien.

2. Dieu vous a conduit comme les autres qui lui font les plus cheres; ne croiez pas qu'il vous abandonne à préfent. Vous tendiez à la perfection, & vous ne tendiez qu'à devenir parfaite: mais Dieu vous aprend une autre route, qui est de chercher la perfection

en lui, & non en vous-même. C'est en lui seul que vous trouverez cette perfection si charmante. Quand tout ce que vous dites de vous, seroit véritable, il faudroit recommencer à vous donner à Dieu avec un nouveau courage. Mais je vois bien que Dieu vous tourne contre vous-même, comme il fait de toutes les personnes qu'il veut à lui d'une maniere singuliere, afin de vous porter à vous hair vous-même, & à l'aimer d'autant plus que vous vous hairez davantage. Si vous voyiez en vous une perfection poursuivie, vous vous estimeriez vous-même; vous vous apropririez les dons de Dieu, & l'amour de la propre excellence s'empareroit de votre cœur. Cet amour de la propre excellence est tout - à - fait odieux à Dieu: car c'est le péché de l'Ange. Pour le détruire en nous, Dieu se sert de l'expérience de nos miséres, qui lui font bien moins désagréables qu'un orgueil caché.

3. Au nom de Dieu, ne vous laiffez point aller à la crainte : mais soyez persuadée que vous êtes mieux que vous n'étiez lorsque vous étiez revêtue des dons de Dieu. Les dons de Dieu

ne sont que comme un vêtement magnifique, qui cache à nos yeux & à ceux des autres notre pourriture : mais loriqu'il plait à Dieu d'ôter le vêtement, nous fommes bien étonnés de voir ce que nous sommes. Il faut laisser reprendre à Dieu ce qui est sien, & nous contenter de notre pauvreté. Si nous aimons Dieu plus que nous, nous serons contens de ce qu'il est Dieu, & demeurant humiliés, nous nous enfoncerons dans notre néant comme le ver dans la terre. Vous n'avez jamais eu plus de sujet d'espérer, non en vous, mais en Dieu. Qu'espérerezvous? Que Dien se glorifiera en vous dans le tems & l'éternité malgré vos miféres.

4. Puisque vous voulez que je vous dise ce que je pense, je crois, que vous n'avez jamais été plus agréable à Dieu que vous lui ètes présentement; parce que (a) Dieu regarde avec plaissir les choses basses. Puisque vous ne quitez point l'oraison, & que vous ètes résolue de ne la jamais quiter, il n'y a rien à craindre pour vous. Laissez Dieu se satisfaire en vous, & vous

[a] Pf. 137. vf. 6.

traiter comme il lui plait i il sait mieux que vous ce qu'il vous faut, & c'est ce qui le glorisse davantage. Il n'est que trop juste que nous le servions à nos dépens. Celui qu'il ne récompense pas en aparence, est celui à qui il réserve une plus grande recompense.

#### LETTRE XCIL

Le recueillement & l'oraison donnent lieu à la véritable lumiere de l'Esprit de Dieu, qui nous imprime la vérité dans le cœur, & nous corrige par le fond & solidement quoique lentement: mais il faut s'abandonner à lui en pure soi & aveuglement.

Je due chose dans votre lettre, Monsieur, c'est qu'elle est trop cérémonieuse. Les enfans d'un même Pére ne doivent point en user ainsi. Je vous dirai, qu'il n'est point question présentement de raisonner sur quoique ce soit; mais de vous laisser conduire à l'unité par le recueillement. C'est cette unité & ce recueillement pour-

suivi qui rendra votre ame la demeure du S. Esprit : c'est cet Esprit de vérité qui vous enseignera toute vérité. Il n'est pas dit; voyez & vous goûterez; mais (a) Goutez, & vous verrez. C'est la lumiere qui procéde de l'expérience de Dieu en soi qui est la véritable lumiere. Toute lumiere de la raison est fautive. Laissez vous conduire par l'Immuable à l'Immutabilité. La raison & la réflexion rendent tout douteux. Lorsque nous croyons une vérité bien établie dans notre esprit, un autre raisonnement la détruit.

2. C'est donc le recueillement intérieur & l'oraison qui seront votre véritable lumiere, non en remplissant votre esprit de choses distinctes, mais en nourrissant votre cœur, en lui imprimant d'une maniere cachée ce qui est vérité. C'est une science savoureuse, scientia sapida; mais c'est aussi une science fecrette : c'est la mame cachée, promise (b) dans l'Ecriture. Que tout raisonnement cesse donc à présent pour donner lieu à l'Esprit Saint de faire en vous son œuvre. Cédez lui tous

<sup>[</sup>a] Pf. 33. vf. 9. [b] Apoc. 2. vf. 17.

les droits que vous avez fur vous-mème: c'est par là que vous vous corrigerez insensiblement de tous vos défauts.

3. Mais l'œuvre de Dieu ne se fait pas en un jour : il faut avoir une grande patience avec soi-même. Quand il ne s'agit que de blanchir le dehors, l'ouvrage est bientôt fait; & c'est jusqu'où va l'ouvrage de la créature : mais lorsque Dieu travaille, il travaille par le sond, poussant au dehors toutes les impuretés soncieres, qui souvent en paroissent d'avantage: mais lorsque l'admirable ouvrage du sond est acompli, il donne un coup de savon au dehors; c'est alors que la robe est véritablement blanchie dans le sang de l'Agneau.

4. Ne cherchez point de certitude ; car Dieu n'en donne point aux ames qu'il conduit : il les méne par les facrées ténèbres de la foi pour exercer leur abandon, & purifier leur amour. On ne s'abandonne pas lorsque celui qui conduit marque à chaque pas la démarche qu'on a à faire; mais lorsqu'on se consie à un guide, on le suit aveuglément dans des pays inconnus.

C'est par cet abandon aveugle que nous donnons à Dieu des marques de notre amour : vous éprouverez dans cet état ce qui est dit de la Sagesse; (a) Tous biens me sont venus avec elle.

vos défauts, mais retournez à votre Pére: dites lui; voila de quoi je suis capable; & je tomberai à chaque pas si vous ne me soutenez. S. Philippe de Neri disoit: Seigneur, si vous ne me gardez, je vous trahirai. Il faut plus de courage pour se laisser en la main de Dieu, que pour être Général d'armée. N'en manquez donc pas, & soyez persuadé que personne ne s'intéresse plus que moi à votre persection. Je ne vous oublierai point devant Dieu. Retranchons, s'il vous plait, tout compliment.

#### LETTRE XCIII.

Perséverer dans l'Oraison bien qu'avec sécheresse & sans goût, cette voye étant plus solide que celle de la douceur. Abandonner le soi-même d Dieu.

<sup>(</sup>a) Sap. 7. vf. 11.

1. TL est hon d'etre humble : mais A il ne faut pas que vous preniez pour vous ce qui n'est pas écrit à vous; car cela ne serviroit qu'à vous entortiller en vous-même, & à vous décourager. La plus grande humilité est de ne se point rebuter de l'Oraifon quoi qu'elle soit fort séche, & qu'on croye n'y rien faire. N'est - ce. pas beaucoup faire que de marquer à Dieu fa fidelité & fon amour par une perséverance constante? Helas! combien Dieu frape-t il à la porte de notre cœur sans que nous la lui ouvrions? Et pourquoi nous lasserions - nous de l'atendre, puisqu'il ne se lasse pas de nous atendre? Le Roi Prophète dit: (a) j'ai atendu le Seigneur avec une grande patience, il s'est enfin abaisté à moi.

conduit les ames. Il donne aux unes d'abord des douceurs & des consolations pour les retirer des goûts du siècle; & comme elles sont apâtées par les plaisirs, il leur donne des plaisirs solides pour les déprendre des autres.

<sup>(</sup>a) Pf. 39. vf. 1.

Mais il y a d'autres ames, que Dieu n'aime pas moins, bien qu'au contraire il les atire en se cachant. Celles-ci, malgré les épines qui les environnent, sont à lui au dessus de tout: Dieu les acoutume par là à un amour souverain, éloigné de toute recherche d'elles mêmes. Elles reçoivent avec humilité les faveurs que Dieu leur donne: elles n'en désirent point : elles sont contentes de le servir à leurs dépens; & leur perseverance est bien plus sûre. Souvent lorsque Dieu retire les confolations des premieres; elles Sont tentées d'en chercher ailleurs : Mais celles-ci font rendues fortes par leur fidélité; endurcies qu'elles font fous le joug du Seigneur : elles le trouvent dans la suite très-suave, & son. fardeau fort léger.

3. Prenez donc courage, & vous tenez très heureux que Dieu vous conduise comme il fait. Vous n'êtes pas assez abandonné à Dieu, & vous craignez trop pour vous même. Il faut laisser ce vous même entre les mains d'un Dieu qui a plus de désir de vous sauver que vous n'avez vous même de désir de l'être... Ma mauvaise santé

m'empêche de vous écrire une plus longue lettre. Croyez que je m'intéresse tout à fait pour votre ame, & que je désire que vous soyez à Dieu sans reserve.

# LETTRE XCIV.

Sur le même sujet.

J'Ai toujours de la joye d'aprendre de vos nouvelles, voyant que vous voulez être à Dieu sans reserve, & que vous perséverez dans son amour. J'espére que la personne à qui je répons sera bien, pourvû qu'il soit sidéle, & qu'il s'abandonne davantage à Dieu sur ce qui le regarde. Qu'il persévére à l'Oraison, quoique séchement. Il faut longtems atendre Dieu. Il faut même etre persuadé qu'il se trouve autant dans la sécheresse que dans la consolation; s'acoutumer de bonne heure d'aller à Dieu par une soi simple, qui croit & cherche Dieu dans la totalité de ce qu'il est, sans s'amuser aux accidens, qui sont les goûts. Ceux qui le cherchent de cette sorte, l'aime-

ront sans doute très purement, puisque le pur amour suit la foi simple. Croyez moi entierement à vous dans le Seigneur.

# LETTRE XCV.

Comment moderer les trop grandes fécheresses.

L & fortes, il faut faire agir le cœur, ainsi que le pére Surin s'exprime:

Quand je me tais il faut parler, Quand je parle l'on doit se taire.

Il m'arrive bien quelquesois, & mème souvent, de parler au divin petit Maître. Il est certain que lorsque Dieu opère en nous, il ne saut point troubler son opération par quoi que ce soit; mais il saut saire agir l'amour quelquesois, & se servir de cette méthode; peur se vouloir trop avancer, on se recule. Je suis très satisfaite de votre docsité, & Dieu la bénira sans doute. Notre cœur est fait pour tendre à Dieu. Jesus Christ, tout Dieu qu'il

étoit, a fait de ces actes au jardin & fur la croix: ainsi, ma très-chère, alumez de tems en tems le seu qui s'éteint, & le laissez bruler lorsqu'il s'alume. Ce grand desséchement vous desséchoit au dehors, entretenoit votre mélancolie & une certaine roideur de volonté dont on ne s'aperçoit pas toujours. Croyez que je vous aime avec une grande tendresse. Souvenez vous que la résignation, l'abandon & l'amour s'exercent dans tous les tems.

### LETTRE XCVL

Soufrir les sécheresses et les distractions sans se troubler & sans quiter l'Oraison.

A Coutumez vous de bonne heure à être sevré, & à manger le pain sec, suivant ce passage; (a) soufrez les suspensions & les retardemens des consolations, asin que votre vie croisse & se renouvelle. Il faut chercher Dieu pour Dieu, & non pour nous: & lorsque nous le chercherons de la

<sup>[</sup>a] Ecclef. 2. vf. 3.

forte, nous serons contens de tout ce qu'il fera. Si le printems duroit toujours, les arbres ne prendroient point de racines. C'est l'hiver qui les aprofondit & les étend dans la terre. Tout Parbre ne feroit que superficiel sans l'hiver. C'est cet hiver de notre ame qui nous aprofondit dans l'humilité, & qui nous donne une connoissance expérimentale de ce que nous sommes. Celui qui éprouve cet heureux quoique rigoureux hiver, n'a garde de s'estimer quelque chose. Il n'estime que Dieu. C'est pourquoi l'Apôtre dit; (a) Celui qui Lestime quelque chose, n'étant rien, il se séduit lui-même.

2. Ne laissez jamais entrer le trouble dans votre cœur quelque imperfection que vous voyiez en vous : mais humiliez vous profondément d'une humilité paisible. Le trouble ne vient que d'orgueil. Le vrai humble ne s'étonne point de ses foiblesses; mais il fait comme un enfant, qui étant tombé dans la boue, porte ses petites mains à sa mère afin qu'elle les essure:

a de la laboration de la grande

<sup>[</sup>a] Gal. 6. vf. 3.

sa mère le console après sa chute. Dieu en use de même avec nous.

3. Prenez courage, & ne diminuez pas le tems de l'oraison pour la sechereffe. Il faut souvent faire une oraison de patience. Donnez vous bien de garde de quiter l'oraison pour les distractions: foufrez-les, & demandez à Dieu qu'il fasse lui-même l'oraison en vous & pour vous. Si vous quitiez l'oraison, parce que vous n'y pourriez rien faire, vous feriez comme la sentinelle qui quite son poste parce qu'on ne l'employe pas au combat. Il faut une grande fidélité à l'oraison, malgré la peine qu'on y soufre. Ce n'est que par ces alternatives que l'intérieur s'affermit. Groyez moi bien à vous dans le Seigneur.

### LETTRE XCVIL

Au sujet d'une ame décedée en état de sécheresse; sur quoi l'on s'afligeoit, bien que cet état soit beaucoup meilleur que celui de la douceur perceptible. Ame soufrante après la mort, es prieres pour elle.

Tome IV.

I. TE ne crois pas que vous deviez vous inquiéter pour votre chere épouse s'il n'y a que l'état qu'elle a éprouvé quelque tems avant sa mort, où elle n'avoit plus ce goût de Dieu qu'elle avoit dans les commencemens. C'est un état où Dieu la vouloit conduire par la foi, qui est beaucoup meilleur que celui des fentimens. Une marque qu'elle n'avoit point perdu Dieu, comme elle se le persuadoit, c'est la peine & la douleur qu'elle sentoit de cette absence : & n'est-ce pas une présence de Dieu continuelle que la continuelle peine de ne l'avoir plus préfent? Il est certain qu'on aime celui qu'on cherche de tout son cœur & dont on pleure l'absence. Cette présence sensible pour devenir plus pure se concentre au dedans: car tout ce qu'on sent, aperçoit, connoit, discerne, n'est point Dieu: c'est un petit écoulement de sa grace, que même les pécheurs éprouvent quelquefois. Mais cette constante recherche, quoique froide & languissante en aparence, est beaucoup plus certaine que le sentiment.

2. Ce qu'elle a cru un déchet, étoit

un avancement. Dieu purifie en nous ce fentiment, que nous croyons si bon; & il le purifie par la sécheresse; afin que nous nous atachions à l'invisible au dessus de tout. Dieu seroit bien peu de chose si on ne le possedoit que par le sentiment. Mais il est fi grand, fi vaste, si immense, si pur, & fi simple, que le sentiment ne l'ateint que de bien loin. Il donne ce sentiment d'abord pour détacher les ames de tous les plaisirs extérieurs: mais quand il les a menées au point qu'il veut, il ôte ce sentiment pour faire courir par la foi à l'Immuable, qui est fi pur, qu'il faut nécessairement que pour s'unir une ame il ôte tous les sentimens, qui sont groffiers & impurs spirituellement, pour (la faire) aller par une voye d'autant plus pure, qu'il est plus simple & inconnu à l'ame. C'est la faute que font presque toutes les personnes qui ont un peu goûté Dieu, que de vouloir retourner au senfible, ainsi que les Israelites, qui ne pouvant se satisfaire de la manne, désiroient encore les oignons d'Egypte. La plus grande marque qu'elle étoit à Dien, est son détachement universel,

3, La plûpart des hommes font un monstrueux mélange des plaisirs du siècle, qu'ils apellent innocens, avec certains sentimens de Dieu; ce qui rend leur maladie incurable; parce qu'ils s'en croient bons à cause qu'ils ne commettent pas de crimes: mais leur vie n'est qu'une inutilité infructueuse, dont ils rendront un jour un terrible compte. Ils pourroient dire ce qui est dans Job: (a) J'ai passé des mois vains. Il n'en est pas ainsi de Mad. votre épouse, qui n'avoit de peine & de désir que pour Dieu.

4. Soyez donc en repos sur elle, quoiqu'il faille qu'elle satisfasse à la justice de Dieu: elle ne voudroit pas n'y point satisfaire quand même il lui faudroit soussir des tourmens plus considérables; parce que l'ame détachée du corps connoit si parfaitement ce que Dieu mérite; qu'elle se précipiteroit plutôt en enser que de ne point satisfaire à la divine justice. Ce qui pourtant n'empêche pas que nous ne devions prier pour elle. Vous le pouvez faire en deux manières, soit en acquiesçant à la justice de Dieu sur elle,

<sup>(</sup>a) Job 7. vf. 3.

voulant bien la partager avec elle; soit en disant quelques prieres particulieres pour son soulagement dans la volonté de Dieu.

### LETTRE XCVIII.

Dificulté & nécessité de porter ses propres misères & de s'y sentir pourrir. Se rendre & abandonner courageusement à Dieu en cela est l'unique remède assuré.

U'est ce donc, notre cher \*\*? Est-ce que le courage vous manque? Vous voulez être fort & foible tout en même tems. Car dans le même instant que vous avez généreusement refusé tout engagement, la réflexion de vos misères vous abat le cœur. La derniere fois que vous m'écrivites vous étiez abandonné à les porter toute votre vie si telle étoit la volonté de Dieu; & c'est là le plus court chemin: mais après un abandon si généreux, vous vous regardez vous-même, vous vous ennuyez de l'expérience de votre misère, vous cherchez des affurances dans cette misère même que Dieu ne permet que pour vous ôter tout apui & toute reffource en vous même, que pour détruire un orgueil secret qui est en nous quoique nous ne le voyions pas toujours, un certain amour de la propre excellence qui fait la consolation & la joye des gens de bien d'un certain ordre, & qui ne doit point faire la vôtre.

2. O quand faurez vous vous contenter du contentement de Dieu, de sa gloire, de sa fainteté en lui-même, & non en vous? Il faut que ce ver rampe & se traine dans la pouffiere. La malédiction que Dieu donna au ferpent après qu'il eut séduit l'homme, fut qu'il ramperoit sur la terre. Cela ne fut pas pour le serpent seul, mais pour ce vieil-homme, Adam pécheur, qui avoit écouté la tentation du ferpent, & s'étoit laisse séduire. Tant que le vieil-homme reste en nous, ne nous atendons pas à autre chose qu'à ramper dans notre boue. Souvenez vous que Dieu ordonna à Moise d'élever un serpent d'airain dans le défert, & que tous ceux qui étoient mor-

dus des serpens étoient guéris en le regardant. Outre ce qu'il représentoit, & que l'Ecriture nous explique très bien de Jésus-Christ, qui est sa véritable signification; il est certain [ que cela marquoit aussi ] que l'humiliation que nous cause la vue de notre misère peut seule nous guérir, & que Jésus-Christ vouloit nous faire voir par là que le vieil-homme nous caufant des bleffures perpétuelles, nous ne pouvions être véritablement guéris que par l'homme nouveau qui produit en nous la vraye régéneration. Or cette régéneration ne se fait que par la pourriture du vieil-homme, comme le grain de froment ne raporte point un nouveau fruit qu'il ne soit premierement pourri dans la terre.

3. Laissez - vous donc pourrir par votre misère. Mais l'amour propre fait qu'après s'être abandonné pour quelque tems, on se reprend. L'horreur de la pourriture fait qu'on ne la fauroit soufrir: on voudroit se nettoyer: ce qui pourtant ne fert qu'à falir davantage. Celui qui demeure en paix sur son fumier se salit bien moins que celui qui s'agite & se remue sans cesse. Mais, me

direz vous, je voudrois être affuré que l'état où je suis ne déplait point à Dieu, & que cet état me procurera un jour celui dont vous me parlez, de la régéneration. Si vous étiez affuré, vous ne seriez point abandonné: car assurance & abandon impliquent contradiction. Quand ne vous intéresserezvous pas davantage pour vous-même que pour un guenillon qui seroit dans une orniere, & que vous ne voudriez pas seulement ramasser? Il est dur à un homme d'esprit, de mérite, & de vertu d'en venir là : aussi la chose n'estelle pas possible à l'homme, mais au Dieu Tout-puissant, qui ne travaille qu'à détruire ce vieil - homme qui lui est si contraire. Donnez-vous donc à Dieu tout de nouveau, afin qu'il fasse en vous & de vous tout ce qu'il lui plaira.

4. Dieu ne traite pas tous les hommes de la même maniere: mais ceux en qui la proprieté est plus prosonde ont besoin d'être plus exercés & plus humiliés. Cherchez tant que vous voudrez, vous ne trouverez point d'hommes que Dieu veuille pour lui qu'il n'exerce d'une maniere ou d'une autre. Ce vieil-homme est l'aveugle-né,

que Jésus-Christ n'éclaire que par de la boue afin que vous vous abandonniez sans reserve entre ses mains, afin què vous perdiez tout apui en vousmême, tout amour de la propre excellence, toute envie d'être & de subfifter en quelque chose. Alors vous trouverez votre repos dans la douleur la plus amère, & votre boue changera

en un fleuve de paix.

5. Je vous demande une fidélité inviolable à l'oraifon malgré votre paresse, si vous en avez. Ne vous embaraffez pas de l'avenir: car quand vous prendriez le parti que vous marquez, je regarderois cela comme un coup de vent qui vous a porté en Alger lorsque vous avez cru débarquer fur vos côtes. Il faudroit alors faire usage de votre captivité, vous laisser en la main de Dieu pour qu'il vous faconnât par d'autres moyens que par ceux par lesquels il vous a conduit jusques à présent. Je le prie de vous être toutes choses. Vous m'êtes très cher en lui. Je prierai pour \*\*. Je ne connois d'autre remède pour les tentations que l'abandon entier entre les mains de Dien : c'est cela feul qui donne

la paix , car les peines excessives qu'on en a, ne viennent que d'orgueil. l'ai une grande compassion de voir de pauvres ames qui se désespérent d'une chose qui devroit faire leur bonheur si elles favoient s'abandonner & foufrir en paix leur pauvreté : c'est donner gain de cause au Démon que de s'inquiéter.

# LETTRE XCIX.

Maux futurs. Usage des médecines. Du Sacrifice de l'ame, où l'abandon & la confiance en Dieu sont indissolubles, bien que quelquefois imperceptibles afin que l'amour propre meure : ce qui est un éfet de la miséricorde de Dien

I. T L est certain, mon très cher F. L que quaique nous ne devions faire cas pour nous-même que de la foi nue & de l'amour pur, Dieu n'a pas laisse de donner de tems en tems des Iumieres sur l'avenir à des personnes fort simples. Ce font des graces gratuites que Dieu leur communique pour les autres, afin qu'étant prévenus des malheurs dont nous sommes menacés.

nous tâchions de les éviter par une véritable conversion, & que nous ne puissions pas nous plaindre, que Dieu nous ait manqué de son côté. Nous avons des exemples de cela dans ce jeune homme (a) qui ne cessa durant plusieurs années de publier les malheurs qui devoient arriver à Jérufalem, fans qu'on y voulut faire aucune atention. Il y a longtems que les malheurs de la Chrétienté ont été prévus; mais sans toutes ces prévoyances les désordres afreux, que nous voyons parmi tous les Chrétiens, ne sont que des argumens trop forts que la colére de Dieu va se répandre sur nous. Pai admiré cent fois sa longue patience, & je disois: Dieu est patient, parce qu'il est éternel; & nous impatients, parce que notre vie n'est que d'un moment. Cependant son bras est levé, & il ne le rabaissera point qu'il n'ait frapé Ifrael, & qu'il ne l'ait réduit comme la poussière.

2. Pour répondre à votre premiere lettre, je vous dirai, que nous prenons des médecines pour nos maladies

<sup>[</sup>a] Joseph, guerre des Juifs, Liv. VI. Ch. 314

corporelles fans y mettre notre confiance; parce que c'est une voye toute fimple & naturelle, & qu'il y auroit une sorte d'orgueil à les rejetter toutes, comme il y auroit de la mollesse & de l'amour propre à vouloir trops'en fervir. Une simple indiférence fait éviter également l'afectation de n'en point prendre & l'empressement d'en avoir. Si c'est un remède purement naturel qu'on vous propose, & qui puisse tempérer les chaleurs immoderées, qui sont des vrayes maladies, je crois qu'on peut s'en fervir sans scrupule, avec l'indiférence entiere du fuccès & ne ceffant point un moment de s'abandonner à Dieu fans reserve.

3. L'ame facrifiée doit confommer fon facrifice, quoiqu'il lui en puisse couter, fans vouloir changer fon fort. La victime volontaire ne remue point sons le couteau. Il fut dit à S. Paul : (a) qu'il étoit dur de regimber contre l'éperon; cette parole fut éficace pour toute sa vie , puisqu'il en a fait une longue & dure expérience. Je ne vous dirai rien fur l'article de Job, c'est à nous à demeurer facrifiés fans nous informer ( a ) Ad. 9. vf. 5.

de la nature de notre facrifice, ni de l'état où nous fommes. Allons fans voir, mon cher F. contentons nous d'aimer & d'adorer la main qui nous frape, fans prendre d'intérêt pour nousmêmes. L'amour propre est ce serpent qui se glisse par tout, & qui a commencé de le faire aussitôt que le monde, puisqu'il dit, (a) Vons serez comme des Dieux, si vous mangez du fruit défendu. Il se sert du motif de l'amour propre le plus rafiné, pour procurer la désobéissance. Il se fert encore à présent des prétextes les plus spécieux pour mieux retirer de l'abandon. Il ne tomba du ciel que par une complaifance en lui-même & un amour outré de fa propre excellence, qui le porta à vouloir s'égaler à fon Créateur & à son Dieu. O que nous avons besoin de notre misère & de notre boue ! Plutôt pécheur, que sitperbe! Nous fommes tous des aveugles nés, & c'est l'orgueil qui fait notre aveuglement, & nous l'avons tiré d'Adam; c'est pourquoi Jésus-Christ, qui s'étoit servi du simple

<sup>(</sup> a ) Gen. 3. vf. 5.

toucher pour guérir les autres aveugles, se sert de la boue pour guérir
celui-là. Que nous devons être petits
& anéantis! Le vrai humble ne se décourage point, il ne laisse pas de servir son frère dans l'occasion. L'amour
propre est pusillanime malgré son enflure: sa misère le dépite & le décourage; il saut avoir de la sermeté jusqu'au bout. Je n'ai pas besoin de patience avec vous: au contraire, vos
lettres me sont un véritable plaisir,
parce que vous m'êtes très-cher en Notre Seigneur.

4. Vous avez fort bien compris ce que l'on veut dire en parlant du désespoir : c'est de soi - mème qu'on désespoir : cela a été expliqué en tant d'endroits,
qu'il doit être supposé dans ceux où
l'on ne l'explique pas; car qui voudroit tout expliquer dans chaque verset feroit des volumes immenses &
des répétitions infinies. On ne se conse, que parce qu'on espère, & c'est
le premier pas; mais la persection de
la confiance est de s'abandonner sans
reserve à celui à qui on s'est consié :
cet abandon est tel, qu'on ne s'insor-

me pas même du chemin par lequel il conduit : quoique l'ame déscspére absolument d'elle-même, il ne lui arrive jamais de se défier de Dieu. Et comment s'en défieroit-clle, puisqu'elle ne veut que lui pour lui, sans envifager son propre intérêt? Lorsque l'abandon n'est pas encore parfait, si elle fait quelque retour fur elle-même, qu'elle voie si ceux qui se sont confiés à Dieu ont jamais été trompés. La confiance & l'abandon font les plus fortes preuves de l'amour: or celui, qui aime affez Dieu pour s'abandonner totalement à lui, est affurément aimé de lui : car la charité est toujours réciproque, . & la nôtre est un éfet de celle qu'il a pour nous. Ce qui fait nos méprifes sur tout cela, c'est que nous divisons des choses indivisibles, & l'abandon de la charité; mais rentrant dans le principe du pur amour, nous n'aurons plus aucune dificulté fur tout le refte. Qui ne voit, que c'est l'amour propre qui s'aflige d'être miférable? C'est nous - mêmes que nous plaignons, car Dieu ne perd rien de ses droits. Mais qu'il est dificile quand les peines durent longtems de ne pas retomber sur soi-même, de ne pas craindre pour soi! j'estime qu'une personne à qui cela ne seroit jamais arrivé seroit aussi rare qu'un phenix: & je crois, que Dieu permet cela pour nous saire sousrir d'avantage, asin que nous soions humiliés de notre humiliation. Le seul reméde est, de rentrer dans l'abandon sitôt que nous en sommes sortis, dans l'amour désinteressé & dans le désir

unique de la gloire de Dieu.

5. Il est vrai, qu'il y a un état où Pame ne voit plus rien que sa perte: elle est même hors d'état de réflechir sur la gloire que Dieu en pourroit tirer; elle se croit abandonnée de Dieu à cause de ses péchés : de quelque côté qu'elle se tourne elle ne trouve rien qui la raffure, ni qui la foutienne. Cet état est fort pénible, & est, comme vous dites, une espéce d'enfer; cependant il y a une charité intime & profonde qui porte l'ame à s'abandonner totalement à Dieu , quoique son abandon soit très sec & environné de crainte; & c'est là le facrifice le plus parfait de la charité. On dit que le scorpion lorsqu'il est

entouré de seu, cherche par tout une issue pour s'échaper, & que n'en trouvant point, il se pique lui-même de sa queue & se donne la mort; il en est ainsi de notre amour propre: il meurt réellement par cet état, & son désespoir le porte à s'abandonner sans reserve à tout ce que Dieu pourroit vouloir ou permettre lui arriver.

6. Dieu n'a fur nous que des desfeins de miléricorde; & c'est par la plus grande des miséricordes qu'il exerce sur nous en cette vie la plus sévere justice. En détruisant en nous ses ennemis, il détruit du même coup les nôtres, car nous n'avons point de plus grand ennemi que nous mêmes. notre amour propre, & l'amour de notre propre excellence en toute forte (a) de manieres, quoique cela ne nous paroisse pas toujours tel. Heureux - celui - qui est si pauvre & si rien, qu'il est autant méprisé des autres qu'il se méprife soi même. Je salue M. V. F. je prie Dieu qu'il lui donne la force de pouvoir se débarasfer de toutes choses, afin de mettre

<sup>(</sup> a ) Peut-être en toute forte de matieres.

un intervalle assez long entre sa vie & sa mort; car ce n'est pas trop que bien des années de solitude après avoir eu tant d'embaras. Je ne vous oublie pas ni l'un ni l'autre devant le Seigneur.

#### LETTRE C.

Se contenter de sa disette, déstrant que tout bien soit en Dieu. Donner conseil en simplicité à qui le demande, remettant l'événement à Dieu, qui l'acorde à la foi de ceux qui s'adressent à nous, qui devons ne nous atribuer nul bien; mais demeurer souples sous la main & les coups de Dieu.

I. Q Ue dirai - je à mon cher \*\*

Ginon que sa lettre m'a plû
beaucoup, puisque j'y trouve l'indisérence que je lui souhaitois depuis si
longtems? S'il peut servir à \*\*\* pour
le porter à Dieu, à la bonne heure:
si non, & que l'amour de la solitude
lui continue, je souhaiterois qu'il passate par \*, & qu'il y vît \*\*. Il n'y
verra rien de grand ni de merveil-

leux: mais soufrance, simplicité, enfance, pauvreté & misère. Elle laisse tout ce qui est grand, faint & merveilleux à son cher Maître. Tout cela est si bien logé chez lui, qu'elle seroit très fâchée de le trouver autre part. Contentons - nous donc, mon cher F. de notre misère, de notre rien : ce sont les ombres qui rehaussent le tableau de notre divin Maitre toujours juste, faint, parfait &

glorieux.

2. Je suis ravie que vous répondiez simplement à ce que l'on vous demande. Continuez toujours de le faire fans vous regarder vous-même, & soiez persuadé que les choses qui paroissent contraires, ne le font point du tout; parce qu'en cela Dieu a ses desseins, voulant nous mettre dans la parfaite indiférence pour tout état: car fouvent les penchans que nous croions de Dieu, peuvent être de la nature : mais lorfque nous fommes dans une parfaite indiférence, Dieu remue le cœur ainsi qu'il lui plait. Servez vos amis dans la simplicité de votre cœur fans vous embaraffer du fuccès.

3. Il y a deux fortes d'amour propre : l'un, qui fait donner des confeils, que l'on veut qu'ils soient suivis, en forte que l'on est blesse lorfqu'ils ne le sont pas; & l'autre, qui n'en veut point donner du tout de peur de se méprendre, & que l'on soit moins estimé voiant que les confeils n'ont pas réussi. Mais l'homme humble & fimple dit bonnement ce qui lui vient au cœur de dire, perfuadé que Dieu par sa miséricorde racommodera lui-même ce qu'il auroit pû gâter. Si l'on avoit toujours un fuccès égal, on en seroit enflé; & Dieu ne veut pas même foufrir une certaine joie du succès, qui est purement naturelle. C'est ce qui fait qu'à moins qu'on ne foit bien mort à tout cela, Dieu nous donne un contrepoids, qui nous ravale à nos propres yeux, & nous fait voir que le bien qu'il opére par nous n'est point de nous, & qu'il n'a nul égard à ce que nous sommes, mais à luimême.

4. La foi des autres opére tout. Si Jésus-Christ, qui étoit non seulement le plus parsait de tous les hommes, mais un Dieu, a exigé la foi, foit pour les miracles, soit pour sa doctrine, de maniere qu'il disoit : (a) Tout est possible à celui qui croit; ou bien: si vous pouvez croire; faisant voir que c'étoit la foi de celui qui s'adressoit qui opéroit même le miracle; combien plûtôt nous autres, pauvres miserables, devons nous croire que si nous réussissons en quelque chose, Dien l'opére en faveur de la foi de celui qui s'adresse à nous? Ainsi, fans réflechir si nous sommes dignes ou indignes, suivons bonnement ce oui nous est mis au cœur, sans aucun retour fur l'instrument dont Dieu fe fert. Un habile sculpteur se fert des instrumens les plus vils pour faire, un ouvrage parfait : mais cet instrument ne s'est jamais avisé de s'en donner la moindre gloire, ni d'en prendre-de joie.

Laissons donc tout à notre divin Maître, sans nous rien atribuer, ni à aucune créature; car en vérité il n'y a rien de bon en elle que la fouplesse, qui ne s'aquiert qu'à coups de (A) Indich and Edit Chill Child Child Chilling

<sup>(4)</sup> Marc 9. VL 22.

# 310 Comment il faut donner conseil.

marteau. Un petit lingot d'or qui est dur & fixe, devient léger & pliable à force d'être batu. Laissons-nous sous le marteau tant qu'il plaira à notre Seigneur de nous y laisser: car c'est lui, comme dit l'Ecriture, qui (a) fait toutes nos euvres en nous. Je vous embrasse mon cher F. des bras du petit Jésus, en qui je vous suis inti-mément unie.

#### LETTRE CL

Aprendre à mourir à soi-même en ne regardant qu'à Dieu dans la conduite des autres envers nom.

1. S Ouvenez-vous, mon cher F.; de ce mot de l'Imitation ama mesciri, (b) que vous avez pris pour vous depuis longtems, il n'exprime pas seulement que vous devez être ignoré & inconnu; mais de plus, compté pour rien. C'est un endroit où la créature a bien de la peine à mourir:

<sup>(</sup>a) Isaie 26. vl. 12. (b) Imitat. de Jésus-Christ Liv. I. Ch. 2. vl. 3. Aimez d'être inconnu.

cependant il faut mourir à toutes choses; & une marque que vous n'êtes pas mort est la peine que vous refsentez lors qu'on paroit ne pas faire de vous tout le cas que vous voudriez qu'on en fit, qu'on ne vous montre pas tout, qu'on ne vous fait, pas part de tout. Dieu permet sans doute cette conduite pour vous faire remplir votre dévise; & si cette conduite n'est pas raisonnable selon votre idée, elle l'est selon l'ordre de la divine fagesse & selon le dessein qu'elle a fur vous. Dieu voit votre besoin, & il tourne les choses de ce côté-là. Nous regardons les événemens journaliers trop dans la créature, au lieu de les voir en Dieu & de comprendre que Dieu semble quelquesois tourner fes ferviteurs contre nous; leur conduite à notre égard nous paroit repréhensible : cependant c'est Dieu qui l'ordonne de la sorte pour détruire en nous le vieil-homme. Je dis plus, que Dieu permet les défauts des autres, non pour être l'objet de notre censure, mais pour nous exercer.

2. Tenez-vous donc heureux de ce que Dieu est apliqué par sa bonté à procurer tout ce qui est nécessaire pour votre avancement & perfection. Lors que vous verrez tout de ce côté, au lieu de la peine que vous en soufrez vous y trouverez une grande consolation. C'est le moien de vous quiter vous-même.

3. Nous n'avons point de plus grand ennemi que nous-mêmes. Quand nous irions dans un désert, si nous nous y portons nous-mêmes; nous n'en serions pas plus parfaits. Quand nous férions dans une place publique par l'ordre & la disposition divine, nous v trouverions notre fanctification. Plus le monde nous crucifie, plus nous sommes crucifiés au monde. Celui qui s'est éloigné de toute ocasion & de toute tentation se croit parfait, parce que rien ne le contrarie: mais, qu'il est éloigné de la vérité, & qu'il verra bien un jour à la divine lumiere tout son mécompte! La vertu (a) se perfectionne dans l'infirmité. C'est par la contrarieté des créatures qu'on discerne ses foiblesses, qu'on les connoit. qu'on les sent; & c'est par l'expésting show and vience

<sup>(</sup> a) 2. Cor. 12. vf. 9. 15 115 11510 0110

zience de ses miséres qu'on parvient à la véritable sagesse.

4. Tenez-vous donc heureux, encore une fois, de la conduite que Dieu garde fur vous : mais aussi ne jugez pas votre frére. Voiez une raison divine dans tout ce qui vous paroit déraisonnable selon la chair. Plus vous serez fidéle à cela, plus nous serons unis en Jésus-Christ. Je salue de tout mon cœur votre vertueuse compagne, & je prie Dieu par fa sainte Enface de vous donner à tous la paix qu'il est venu aporter sur la terre aux hommes de bonne volonté. Amen, JEsus!

### LETTRE CIL

Haine & mépris de soi-même. Des épreuves. Diverses sortes de présences de Dien , & la plus fublime d'elles.

1. TE crois que quand je serois à l'a-J gonie je trouverois des forces pour écrire à mon cher \*\*. Vous avez vû que vos remédes, si utiles aux autres, ne vous ont servi de rien. Tome IV.

Tentez toutes les voyes, & vous m'en direz des nouvelles.

Il faut favoir, que les épreuves des ames sont presque aussi diférentes que leurs visages: Dieu les proportionne aux besoins: & si le grand Apôtre n'en a pas été exempt, comment le seriez-vous. La vôtre est de la nature de celle que décrit si au long Don Bartelémi des Martirs. Nous devons hair ce qui est laid en soi, & aimer uniquement ce qui est uniquement beau. Si vous êtes tel que vous vous dépeignez, vous devez vous hair souverainement, & aimer Dieu infiniment. Une horrible bête si nous la voyons, ou nous la fuirions, ou nous l'écraserions; si nous la voyons enfoncée dans un bourbier bien loin de l'en retirer, nous l'y enfoncerions encore plus fi nous pouvions. Haisfezvous; fuyez-vous: ayez horreur de vous; ne prenez non plus d'intérêt pour vous - même que vous en prendriez à un vilain crapeau; reprochez vous tous les momens que vous pensez à vous sous quelque prétexte que ce soit. Exposez vous devant Dieu, qui peut en un moment dessécher votre

boue. Elle ne vous fait pas encore affez mal au cœur: s'il vous en titoit vous verriez encore en vous des beautés & des amabilités qui vous amuseroient.

2. Lorsqu'on lit ce qui traite des épreuves, chaoun en doit prendre ce qui lui convient ; car l'épreuve de l'un n'est pas celle de l'autre : d'ailleurs, on écrit pour toutes fortes d'états & de personnes, c'est pourquoi les avis ne font pas pareils. Ne prenez pas pour vous ce qui ne vous convient pas. Plût à Dieu que votre abandon fut fans referve & fans bornes; il ne feroit pas à contre-poil. Ne craignez pas de me tromper; je vous connois par nom & par surnom, & je n'ignore pas votre état. Je crois qu'il ne dure fi long-tems que parceque vous vous abandonnez comme par sécousses & prenez encore intérêt pour vousmême.

O si vous aviez plus de courage & plus de foi, vous transporteriez les montagnes: mais le crapeau ne peut voler comme l'hirondelle; cependant ce même crapeau, si plein de venin; si hideux, lorsqu'il est desséché & pul-

verisé, fait le meilleur antidote. Je fis il y a trois mois, une petite fable là dessus que \*\* vous transcrira. Lorsque la vie propre est évacuée, & que nous sommes desséchés par le pur amour comme le crapeau par les rayons du Soleil, à quoi ne sommes nous pas

Sayahdayaran An An

propres?

3. Il y a plusieurs manieres d'avoir Dieu présent ; le souvenir de Dieu est bon, faint & falutaire; mais il ne peut pas être continuel : c'est plutôt un mémorial, qu'une présence, comme on le souvient d'un ami absent. Ce n'est pas en ce sens qu'on doit entendre ces paroles: [a] Marchez en ma présence, Es soyez parfait. Il y a une présence de Dieu qui est une ocupation du cœur, qui se trouve rempli d'un objet excédant sa portée. C'est un amour doux & tranquile, qui est plus sensible, & qui se discerne davantage au commencement, à cause que notre cœur étant alors fort étroit ; il soufre déliciensement une certaine dilatation, qui s'y fait. Cette ocupation du cœur se conferve presque sans interruption dans les afaires & les traces de la vie : plus 

les ocupations sont sortes, plus elle se fait sentir, à cause du contraste. Ceux qui éprouvent cela, deviennent en peu de tems bien plus parfaits que par toute autre voye: mais à mesure que la divine charité étend & dilate le cœur, cette présence amoureuse devient moins sensible & moins aperçue. C'est la présence d'un objet qui est en nous, mais qui est distinct de nous. C'est un amour objectif, quoique très-intime: c'est le Règne de Dieu en nous, qui s'étend comme un baume répandu dans toute la volonté, & lui donne une qualité souple & pliable.

Comme nous avons en nous deux hommes l'extérieur & l'intérieur, nous avons aussi deux volontés; l'extérieure est pour les choses du dehors, & elle doit être conduite par la droite raison; l'intérieure l'est par une qualité qui rend la volonté souple à tout ce que Dieu peut vouloir & permettre, & qui ôte toutes les répugnances & contrarietés qui sont en nous, ensorte, que rien n'empêche la vérité & la volonté de Dieu de pénétrer toute l'ame. Dans la premiere maniere de présence de Dieu, qui est par la pensée, il faut

fouvent des actes de foumission; pareque beaucoup de choses nous répugnent: dans la seconde, il faut une sertaine conformité à la volonté de Dieu, (conformité) qui se trouve comme saite tout d'un coup; parce que celui qui possède le cœur si suavement, se fait obeir de même.

4. Il y a une autre présence de Dieu bien au deffus de celle-là : iei Dieu est principe vivant & vivifiant, qui meut & agit l'ame comme tout naturellement: & la capacité de l'ame étant alors fort étendue, rien ne dilate avec éfort : c'est pourquoi cela n'est pas sensible & ne se distingue pas. comme nous ne diftinguons pas les fonctions de notre ame for notre corps. Dieu n'est plus un objet distinct & feparé; il est vie & amout à l'ame, & l'ame ne le distingue que par une paix large & écendue, qui lui ôte toute répugnance & contratieté, tout vouloir & non vouloir, se laissant à celui qui commande en maiere, lui laissant tout faire & ne pouvant plus le discerner de foi, comme nous ne discernons pas notre ame. Cette paix est tout-àfair afermie, & n'est plus sujette aux

variations, parce qu'elle est devenue le propre état de l'ame. L'ame se laisse à tout sans distinction: Dieu est elle, & le moi n'est plus comme moi. Or ces ames marchent toujours en la présence de Dieu, avançant de plus en plus en lui. Ce qui sait que cette présence de Dieu ne se discerne plus, c'est qu'elle réduit l'ame en unité, & la consomme dans l'unité même : ce qui est un, ne se discerne plus; ce qu'on discerne a toujours quelque diférence ou partage.

[On a trouvé à propos de mettre ici la fable ou l'EMBLEME dont il est fait mention dans la lettre qui précéde, es qui est si instructif. La voici].

"Un jour un crapeau aperçut une hirondelle extrêmement maigre. Il "lui dit: Commére hirondelle, tu "me fais une grande compassion. Tu "ès d'une maigreur ésroiable; tu ne te reposes point sur terre comme "les autres oiseaux: regarde comme "je suis gros & gras, moi, qui n'a— bandonne point la terre. L'hiron- delle lui répondit: pour moi, j'ai— me ma maigreur: je ne me nour- ris que de ce que je trouve dans

, Pair, qui est mon élement; je vole ,, plus haut & plus rapidement qu'au-" con autre oiseau à la reserve de , l'aigle, auquel nul ne se compare : , mais toi, qui habites la terre, tu , tires en toi toute sa malignité : c'est " ce qui t'enfle & te gonfle de la forte. Tu ne faurois marcher; en for-, te qu'il y a un proverbe: il mar-, che comme un crapeau; il est gon-" flé comme un crapeau. Tu n'ès plein " que d'un venin qui empoisonne. " Tu fais horreur, & je plais. Mais ,, fi tu veux que je te dife à quoi tu " ès propre, c'est que lorsque tu ès " desséché & réduit en poudre, tu " fers d'antidote à tes pareils. No ,, vante donc pas ta groffeur, qui nuit ,, à tous : imite ma maigreur & ma " légéreté, qui peut être propre à , quelque chofe.

### Le même Emblême en vers.

Un crapeau d'un large contour Voiant un jour une hirondelle, Lui dit: aimable Demoifelle, Je voudrois vous faire l'amour: Mais vous n'aprochez pas du séjour que s'habite: Vous volez trop rapidement Sans vous arrêter un moment; Et c'est là ce qui me dépite.

Mais l'hirondelle bien aprise Lui dit: chacun vit à sa guise: Je me plais dans mon élement. Là je trouve ma nourriture, Mainte petite créature My servant d'un doux aliment.

Pour vous, vous rampez sur la terre; Vous en tirez tout le venin: Je suis maigre & je suis légere; Je n'ai rien de pesant dans ce peu de matiere;

Vous faites peur au genre bumain; Masse informe & borrible,

Qui semblez n'être fait que pour être nuisible.

Si vous étiez un crapeau fort discret Je vous aprendrois un secret:

Au lieu de vous enfler, ainsi que vous le faites,

Laissez-vous plûtôt dessécher, Laissez-vous bien pulveriser; Vous deviendrez bon en recettes, Afin de guérir des poisons De vous & de vos compagnons.

#### LETTRE CITE

Eviter l'excès de la crainte lorsque Dieus retire le sentiment de son concours. Pensée & présence de Dieu aperçue & non aperçue. Connoître & faire la volonté de Dieu: de même, la propre volonté. Atention du cœur, & parole du Verbe.

1. Af On très cher F. je n'avois pas IVI fait pour vous la fable du crapeau; mais je ne suis pas fachée que vous en ayez fait l'usage que vous en avez fait. Je fais affez depuis longtems que vous avez un grand goat à être: humilié; c'est pourquoi je me réjouis de ce qui produit cet éfet en vous. le vous conjure de demeurer ferme dans votre état. Que craignez-vous ? Votre maison est bâtie sur la roche vive, Jésus-Christ. L'inondation ne peut lui nuire : cependant des que vous en voyez les aproches, vous craignez comme si cette maison étoit votre ouvrage, & non pas celui de Dieu. Quand je verrois une armée rangée en bataille,

dit (a) David, je ne craindrois pas; parce que le Seigneur est-à ma droite. Dieu vous fait des graces infinies : s'il retiroit fon concours perceptible, que feriez-vous, & que ne craindriez-vous point? Cela peut arriver néanmoins si Dieu vouloit vous ôter tout apui & vous perdre à vos propres yeux. Il v avoit des tems où le tabernacle paroiffoit aux yeux des enfans d'Ifraël; & d'autres tems où il étoit si couvert de nuages, qu'ils ne le pouvoient plus voir; c'étoit néanmoins dans ce nuage & dans cette obscurité, que Dieu se manifestoit à Moife, qu'il lui aprenoit ses volontés, afin qu'il en instruisit son peuple. Si le témoignage de l'ancienne loi étoit rempli de ténébres, combien celui de la nouvelle le doit-il être davantage, puisque tout se doit passer dans la foi? Mais il n'est pas encore tems de ceci.

2. Il est impossible en cette vie que notre pensée soit continuellement apliquée à Dieu; ce qui seroit incompatible avec toutes les actions nécessaires à la vie humaine. Ce qu'on apelle écouter Dieu, est une certaine atention

<sup>(</sup>a) Pf. 3. & 16. & 26.

du cœur vers Dien, qui ne s'en detourne point volontairement, parce que son amour devient habituel, & que la volonté ne se sépare point de la volonté de Dieu. Dans les commencemens, comme je vous l'ai déja dit, Dieu atire lui-même toute l'atention de l'ame, la rapellant & la raffemblant autour de lui comme par un coup de fiflet : mais lorsque l'ame a aquis par des retours fréquens une certaine conversion habituelle vers fon Dieu. il ne la rapelle plus, ou du moins, que très rarement; parce qu'elle ne s'écarte presque plus. Il se contente de la tenir auprès de lui. Il apelloit dans les commencemens l'Epoufe des Cantiques par (a) l'odeur de fes parfums; ce qui est une certaine confotation intime; & elle couroit à lui de toutes ses forces: courir à un apel est une action fort marquée : mais lors que Dieu l'eut (b) menée dans ses celliers, & qu'il eut ordonné en elle la chavité, il ne fut plus question de courir; elle demeuroit tranquile dans fon amour. e la vu purerise. Ce qu'on ardie

Que dit elle alors? Que (a) la multitude des grundes eaux ne sauroit éteindre sa charité. Elle fait plus: elle ne veut pas même retenir pour elle son Bien-aimé: elle lui dit; Fuyez comme le chevreuil; je ne crains plus de vous perdre : faites des conquêtes par toute la terre, parce que je ne suis plus atachée à vous par une présence aperque, mais par un amour ferme & constant. Si votre coeur étoit ataché à quelqu'autre chose qu'à Dieu, il ne feroit pas auffi tranquile qu'il l'est; parce que le partage cause toujours quelque agitation. Laissez-le donc dans son repos, qui ne peut venir que de l'aproche du centre. Ne vous inquiétez plus pour vous-même, & fouvenez vous que vous apartenez à celui qui vous a racheté d'un grand prix. N'entreprenez donc rien fur ses droits : penfer à vous, craindre pour vous, marquent que vous êtes encore à vousmême, & que vous n'êtes pas parfaitement abandonné. Pourquoi vous mêlez-vous de ce qui apartient à un autre? Dieu est le fort armé, qui

See Hoes & spirit an adding & see Habe (a) Cant. 8. vf. 7. & 14.

faura bien garder ce qui est sien. Votre maniere de présence de Dieu est très bonne : vous allez bien : demeurez en repos entre les bras du Bienaimé. S'il dort quelquefois dans le vaisseau, il ne faut pas le réveiller; car il vous diroit comme à Pierre : Homme de peu de foi, pourquoi avez vous douté?

3. Pour ce qui est de la propre volonté, elle consiste ou à ne pas vouloir tout ce que Dien veut, ou à vouloir quelque chose qu'il ne veut pas. La volonté de Dieu nous est marquée par toutes les Providences qui arrivent dans l'état où il nous a mis, s'y laiffant conduire comme un enfant. Nul ne fait si bien la volonté de Dieu qu'un enfant, quoi qu'il ne le connoisse pas; parce qu'il vit dans l'innocence, & qu'il se laisse mener comme on veut & où l'on veut. Il est certain qu'une personne qui ne veut rien avec atache est unie en quelque forte à la volonté de Dieu: mais il y a outre cela une certaine souplesse, qui rend notre volonté fi aifée à remuer par celle de Dieu, qu'elle ne lui résiste prefque jamais, qu'elle trouve bon tout ce qu'il fait, & comme il le fait; enforte qu'elle ne voudroit disposer d'ellemême en nulle maniere; & l'ofe dire que quand l'ame est fort avancée, je doute qu'elle pût le faire; non que cela fuit absolument impossible, mais parce qu'une longue habitude est comme changée en nature. Notre volonté est comme une girouette exposée au vent: elle ne quite point le lieu où on l'a placée, & néanmoins le moindre petit vent la fait mouvoir : auffi notre ame unie à Dieu par la pure charité, reçoit jusques aux moindres impulsions de l'Esprit de Dieu. Quand c'est quelque chose de conséquence que Dieu ne veut pas de nous, & qu'on croit devoir entreprendre, dans le moment de l'exécution Dieu arrête l'ame par une certaine répugnance qu'il lui donne : que si c'est quelque chose qu'il veut d'elle, si elle n'y entre pas d'abord ( fante de lumiere ou d'une autre sorte) elle fent une certaine méfaife, jusqu'à ce qu'elle ait fait ce que Dieu veut d'elle. Mais pour ce qui est ordinaire & journalier, il ne faut atendre rien de bien marqué, mais se laisser de moment en moment à tout ce qui nous arrive d'ordre de Dieu dans notre état.

4. La propre volonté se règle sur le propre amour. Plus l'amour est pur; moins il y a de propre volonté dans l'ame; & je puis vous affurer que l'ame vient au point de n'en pouvoir trouver. Comment l'ame désapropriée auroit-elle une propre volonté, puisque la propre volonté est la propriété la plus groffiere? Je prie Dieu de vous donner l'intelligence de ce que j'exprime peut être fort mal. Mourez continuellement à vous-même, & vous en aprendrez plus que je ne puis vous en dire. Soyons les chifons du bon Dieu, comme (a) il fut montré à Henri Sufo, qu'il devoit être. Soyons contents qu'on nous élève en haut, qu'on nous jette dans la boue; le pauvre chifon ne résiste à rien.

5. Joubliois de vous dire, que c'est l'atention du cœur que Dieu demande. Il dit, (b) Je la ménerai en solitude, Es là je parlerai à son cœur: Et à son Prophète; (c) Parlez au cœur de Jérusalem. C'est donc le cœur qui doit

<sup>[</sup>a] En fa vie, Chap. 22. [b] Ofée 2. vl. 14.

être atentif. Les paroles du Verbe ne font pas des paroles articulées. Les paroles articulées se font par le ministère des Anges; mais le parler du Verbe eft son opération Cette opération, ou cette parole, est simple & paisible; elle instruit le cœur sans rien faire entendre à l'esprit; de forte que l'ame est étonnée de ce qu'elle fait fans l'avoir apris. Dieu inftruit aussi par fa parole médiate; mais c'est d'une toute autre maniere, qui est moins intime, moins profonde, & moins étendue, où l'imagination peut se mèler; & cette maniere, selon le bienheureux Jean de la Croix, est sujette à méprife. wiener Sulcentant action street Savous

## LETTRE CIV.

ment about the case seems and and all the Vrai renoncement à tout. Sur le changement d'état. Foi nue & certitude, comment incompatibles. Qu'est-ce qui dépend de nous. Vue de Dieu seul, aux droits duquel il faut s'abandonner pour la mort mistique, avec bains de soi & simplicité. Des Lectures spirituelles , & de certaine ocupation fur la Chimie. Motifs pour retourner à Dieu après l'égarement. Régle de discernement. Oraison semple, sans crainte de la vacuité nuisible. Réglemens & avis, sur les austérités & la mortification.

I. I E comprens bien, mon cher F., J que les conseils de A. B. vous ont paru diférens des miens quoique ce foit la même chose dans le fond. Le confeil de renoncer à tout, est l'essentiel. Jésus - Christ le dit lui - même : (a) Celui qui ne renonce pas à tout ce qu'il posséde, ne peut être mon disciple. Il n'est point question de renoncer à fon état, mais à l'atachement pour toutes les choses de la terre. Nous voyons les exemples de l'un & de l'autre dans l'Ecriture Sainte. S. Jean ne conseille à personne de quiter son état quoiqu'il les engage à la correction des mœurs dans leur état. Jésus-Christ fait changer d'état à ceux qu'il apelle à la prédication de l'Evangile, & nous ne voyons pas qu'il l'ait fait changer aux autres. Les Apôtres en ont use de même. Il y a à la vérité

<sup>(</sup>a) Luc, 14. vf. 33.

quantité de faints Anacorètes & autres qui ont tout quité pour s'apliquer d'une maniere plus particuliere à Dieu dans la folitude. Nous voyons quantité de personnes qui renoncent encore au monde dans la Religion Catholique & ailleurs. Tout cela ne conclud rien pour vous, quoique j'espére bien que Dieu vous retirera tout à fait des embaras du monde.

2. Ce que vous devez faire le plus présentement, est de vous détacher universellement de tontes choses & de vous-même, fons quoi la folitude vous feroit peu utile. Si le feul renoncement des choses extérieures sanctifioit, tous nos Religieux sefoient des faints: & cependant on trouve rarement des faints parmi eux : ce qui fait voir que le renoncement extérieur n'est rien fans le renoncement absolue de nous mêmes, c'est à dire, de notre propre volonté & de tous fes apanages, comme font les défirs, même ceux d'etre parfait, enfin tout ce qui apartient à la volonté, que vous favez mieux que moi. Il faut aussi renoncer au propre esprit, aux raisonnemens, aux idées, préventions, préjugés, &c.

3. Une des raisons qui fait que je désire qu'on ne quite point son état, quoique je désire qu'on foit parfaitement détaché, c'est que Dieu voulant à présent & dans les fiécles à venir introduire son esprit intérieur dans tous les lieux, parmi toutes les nations, dans tous états & conditions, je ne crois pas qu'on doive facilement quiter son état à moins d'une vocation particuliere: & c'est ce que nous demandons à Dieu de tout notre cœur d'etre éclaircis sur ce qui vous regarde. Nous n'en pouvons être éclaircis que par deux moyens; l'un, si l'amour de la retraite est persévéramment gravé dans votre cœur, & fi Dieu vous continue ce panchant: l'autre si véritablement en votre état vons y avez des ataches trop fortes. le pourrois ajouter une troisieme raison, qui seroit, si Dieu me le mettoit fortement au cœur : mais comme j'aimerois mieux suivre les deux premieres, je m'arrête peu à ce dernier.

Je crois avoir répondu dans ma derniere à toutes vos dificultés; mais je ne laisserai pas encore de vous dire ce qui me viendra sur vos articles.

4. Pour commencer, je crois que vous cherchez toujours trop de certitude. La voye de la foi & celle de la certitude sont deux voyes entierement diférentes. Je conviens que pour changer d'état il faut quelque chose de particulier; mais pour le courant de la vie il faut un grand abandon , & faire de moment à autre ce qui se présente à faire dans l'ordre & l'état où l'on est mis. Votre manque d'abandon n'est pas pour demander conseil sur le mariage ou le changement d'état; car cela même est nécessaire, & je vous y ai répondu par mes précédentes : mais pour toutes les petites choses journalieres, où il faut aller son chemin avec une grande simplicité, foi & abandon, fans tant de scrupule & d'hésitation.

yous dites fort bien, & il est inutile de vous y répondre : vous en dites tout ce qu'on en peut dire. Pour ce qui regarde les autres jusqu'à l'article vingt-troisième, je crois vous en avoir assez dit; mais je ne laisserai pas de vous

dire encore, qu'il y a des choses qui paroissent volontaires & qui ne le sont point, que l'on en peut juger par le fond de la disposition de la personne. Mais comme Dieu permet ces chutes aparentes pour nous donner une fainte haine de nous-mêmes, & nous ôter tous les apuis que nous pouvons avoir en nous-mêmes, nous faisons souvent de grandes fautes en voulant être trop certifiés : nous fortons par là de ce que Dieu veut de nous: car si l'on nous assure que ce sont des péchés réels, la mifére ne finissant point pour cela, pour peu qu'on ait l'esprit foible on entre dans un désespoir très dangereux. Si l'on nous affure auffi qu'il n'y ait point de mal, la sécurité pourroit donner une certaine licence qui pourroit devenir un véritable mal. Ainsi combatons de toutes nos forces avec un entier abandon à Dieu. Si malgré cela nous sucombons en aparence, ne laissons pas d'ètre infiniment abandonnés à lui, & humiliés à proportion voyant notre misere & ce de quoi nous serions capables sans sa grace, puisque ce n'est 240y of the forthell on of Smill with asset

là qu'un petit échantillon de ce que nous ferions fans lui

Ne yous étonnez donc pas si ceux qui ont écrit de ces fortes de voyes intérieures ne décident rien positivement là deffus : cette décision absolue feroit beaucoup plus de mal que de bien ; parce que la nature, qui cherche son compte par tout, désireroit fort d'être autorifée par la grace. Ainsi demeurez dans votre abandon, & contentez vous de ce qu'on vous a dit; & peut-être qu'on vous en a trop dit. Mais j'ai une chose dont je dois vous avertir, que quand vous seriez quite de votre peine, & que vous auriez été un tems considérable sans y retomber, un simple retour sur vousmême, une joye d'un seul instant de vous en voir quite, sera suffant pour vous y faire retomber; Dieu étant infiniment jaloux que l'ame n'ait plus aucun retour sur elle-même, & qu'elle demeure totalement abandonnée à lui. L'Epoux dans le Cantique dit; (a) Ma sour, mon épouse, vous m'avez blessé par un de vos yeux, & par un

segn a fee to [ a ] Cant. 4. vf. 9,

cheveu de votre cou: ce qui marque qu'elle n'avoit qu'un seul & unique regard pour son unique & divin Objet, l'autre œil étant sermé pour ellemême pour tout le reste. Le cheveu du cou marque que toutes ses pensées & ses asections étoient uniquement tournées vers ce grand Objet sans se dissiper autrepart; & c'est là ce qui fait le plaisir de l'Epoux & ce qui lui blesse le cœur.

6. A l'égard de votre Article vingttroisième & les suivants, ce qui dépend de l'homme est, de ne point se reprendre, & de demeurer fixement & invariablement abandonné à Dieu quand il nous conduiroit aux enfers, ou qu'il permettroit que nous y tombaffions. Dieu punit par ces fortes d'épreuves la proprieté passée; la préfente, qu'il connoit quoique nous ne la connoissons pas; & (si nous étions délivrés de nos peines ) celle qui pourroit arriver par une secrette jove que nous aurions en cela, & par un repos pris en notre délivrance plutôt qu'en Dieu. Or comme l'homme ne se donne jamais la mort à foi-même quand il est fage, & qu'il meurt par des

des causes naturelles; nous ne pouvons point nous donner nous-mêmes la mort intérieure: il n'y a que Dieu qui le puisse faire par des moyens connus à lui seul, & tout contraires à nos idées. Si l'homme pouvoit comprendre le moyen de mort que Dieu lui a choisi, qu'il le regardât invariablement comme tel, il ne mourroit jamais par ce moyen-là, & Dieu lui en choisiroit un autre auquel il n'au-

roit jamais pensé.

7. Ceux qui ont des personnes éclairées pour les conduire dans ces routest, ne sont point à plaindre s'ils ont de la foi, quoiqu'ils se croyent malheureux : mais ceux qui n'en ont point font dans un pas bien gliffant, qui les jette ou dans la tentation de tout quiter, ou dans un désespoir. Peu demeurent fidélement ábandonnés à Dien, se laissant exercer par le Démon & par les panchans de la nature corrompue, mettant toute leur gloire dans la seule gloire de Dieu, tout leur bonheur dans son bonheur, sans se soucier d'eux non plus que d'un moucheron, Dieu ayant mille fois plus de droit de nous perdre s'il le veut Tome IV.

(ce qu'il ne fera pourtant jamais) que nous d'écraser un moucheron, ne l'ayant point créé, & ne pouvant lui rendre la vie.

Vous avez trop d'intelligence pour n'être pas content fur vos dificultés, & pour en laisser naître davantage dans votre esprit, ce qui seroit un grand défaut d'abandon, & qui vous tiendroit toujours autour de vous-même. Je ne vous dis pas cela pour vous empêcher de m'écrire vos dificultés. & je ne me lasserai jamais, s'il plait à Dieu, d'y répondre; mais parce que je désire infiniment de vous voir sortir de vous-même, & que vous ayez cette fainte haine si fort recommandée, qui n'est pas seulement dans les discours ou la spéculation, mais très réelle, ensorte que nous venions jusqu'au point d'être ravis de nous voir traités comme les derpiers des hommes, acablés de notre propre misére, nous croyant indignes que Dieu étende sa main pour nous en délivrer, n'ofant même le lui demander mais demeurant dans notre néant comme un mort que les vers rongent de toutes parts fans qu'il fe remue.

8. Il n'est point nécessaire de renouveller l'abandon, mais d'y demeurer réellement. Lorsque nous ne le rétractons pas par quelque action ou par quelque retour volontaire fur nousmêmes, il demeure fixe, quoiqu'on ne l'aperçoive pas : mais si on s'en étoit détourné volontairement, il faudroit alors faire un nouvel acte pour y rentrer; non pas un acte distinct & multiplié; mais un simple retour d'adhérence à Dieu, qui dit tout fans

rien exprimer.

9. Vous êtes trop multiplié: mais jusqu'à ce que vous retourniez à cet état simple dont vous vous êtes retiré par vous même, vous ne serez point en la place où Dieu vous veut. Prenez courage je vous en prie, & laifsez-vous là comme une chose qui ne yous apartient plus, & dont vous ne devez plus vous mêler du tout, ni même vous souvenir si cela se pouvoit. Plût à Dieu que vous fussiez si bien perdu dans votre Etre original, que vous ne vous vissiez plus vousmême! Mais vous faites comme la femme de Lot, qui fut changée en statue de sel: Ce qui nous fait voir que c'est

la fausse sagesse, ou la peur, qui font retourner l'homme sur lui-même, & regarder derriere lui. C'est pourquoi Jésus-Christ dit, que (a) celui qui ayant mis la main à la charrue regarde derriere soi, n'est pas propre pour le Royaume de Dieu, c'est à dire, pour que Dieu règne absolument en lui.

10. Pour ce qui regarde les livres spirituels, il ne les faut point lire par curiofité; mais pour nourrir l'ame, la rapeller au dedans, se laisser engraisfer d'une certaine onction qui y est cachée, n'en lire que ce qu'il faut pour faire ces éfets, ne point lire avec avidité : lire & se reposer pour se nourrir véritablement, c'est avaler & digérer la viande , fans quoi on ne se nourriroit point quoiqu'on la machât sans cesse. Outre cela, la multiplicité des lectures, & des livres qui, quoiqu'écrits par des personnes spirituelles ne font pas néanmoins la voye que Dieu demande de nous, peuvent nous nuire beaucoup; ou bien, si ayant outrepassé les lectures qui nous ont servi en un tems, nous voulons les

<sup>(</sup>a) Luc 9. vf. 62.

reprendre parce qu'elles nous ont fait du bien; elles nous nuiroient alors, nous faifant rentrer dans nos premieres voyes, & nous tenant arrêtés en nous-mêmes, elles nous brouillent & nous causent plusieurs dificultés. Les moyens qui font bons en un tems, ne le font plus en un autre. L'homme aime naturellement quelque chose de détaillé, sur quoi il puisse apuyer son esprit mais lorsque Dieu dénue, cela est fort nuisible.

11. Pour la Chimie, je vous avois déja mandé que je ne croyois pas que vous duffiez vous y apliquer que pour des momens de délassement. Mais comme on m'a dit que c'est un travail fuivi, il seroit dificile que cela fut de la forte. Il ne faut pas croire que le Démon vous tentera de faire une chose fous prétexte de faire du mal, mais un bien. Ce désir de soulager le prochain est bon en soi : mais il faut favoir si Dieu vous y apelle. Laissez cela aux gens actifs, & fouvenez-vous de ces paroles de Jésus-Christ: (a) Laissez aux morts le soin d'ensevelir

<sup>(</sup>a) Luc 9. vf. 60,

les morts; & pensez à ce que dit not tre Seigneur. (a) Vous avez toujours les pauvres, mais vous ne m'aurez pas toujours, nous marquant par là, que quand il apelloit à l'intérieur & à jouir de sa présence, il faloit laisser tout le reste pour ne s'ocuper que de lui, ne s'ocupant des choses du dehors que comme par accident; ce qui pourtant n'exclud pas de remplir ses devoirs dans l'état où l'on est.

12. Il me vient dans l'esprit ici que vous devriez travailler à ramener votre ami. Faute de connoitre bien les voyes de Dieu on s'en écarte dans le tems d'épreuves ou de miséres, & d'une faute on tombe dans une plus considérable, qui est, de ne point revenir à Dieu, tant par la crainte des dificultés que par le doute où l'on est de pouvoir retrouver sa premiere place & sa premiere disposition : ce qui fait que l'on demeure avec persévérance dans son égarement. O si ces personnes-là comprenoient bien la bonté de Dieu, qui reçoit (b) l'enfant prodigue de tous les bras de son amour,

<sup>(</sup>a) Jean 1a. vf. 8. (b) Lus 15. vf. 10. &c.

qui le comble de biens, le remet dans fa premiere place, ne se souvient plus de ses indignités, ne les lui reproche même plus si son retour est sincère & plein d'humilité! Il ne faut point juger de Dieu comme des gens du monde, qui ont peine à rétablir leurs amis qui les ont outragés dans cette premiere familiarité qu'ils avoient ensemble. L'ame véritablement humble éprouve au contraire, (a) qu'où le péché avoit abondé, la grace surabonde; ce qui acable l'ame de reconnoissance & de confusion: & toutes les graces ensemble ne la feroient pas fortir de son humiliation profonde, bien loin de devenir proprietaire de ces mêmes graces. C'est ce que je voudrois que vous fissiez comprendre à votre ami.

13. La réponse au trente neuviéme article, où vous demandez une régle pour discerner les mouvemens divins des mouvemens de l'ennemi, est, que (b) celui qui marche simplement, mar-

che confidenment.

14. Puisque vous avez trouvé la

<sup>(</sup>a) Rom. 5. vf. 20. (b) Proverbe 10. vf. 9.

victoire par le moyen de l'oraison, vous devez la continuer avec un grand foin, mais l'oraifon la plus simple. Je crois que votre plus grand mal a été que Dieu vous y ayant apellé d'une maniere si particuliere, vous n'en avez pas fait votre principale ocupation & la plus continuelle qui vous eut été possible. Mais sur toutes choses, retranchez vos doutes, & vos craintes de vacuité. C'est affurément le Démon qui les met en vous afin de vous détourner de ce que Dieu veut. Vous voyez par là combien il est de conséquence de ne se point apliquer toutes sortes de conseils. Lorsque les Mistiques ont parlé de ce faux vuide, ils ont parlé pour des personnes qui par amour des choses élevées. & fans avoir aucun don d'oraifon, se mettent dans une certaine indolence où ils n'ont jamais eu aucune ocupation de Dieu, comme j'en ai connu. D'ailleurs, parmi les écrivains mistiques il y en a qui ont écrit dans une demi-lumiere; & qui ayant trouvé d'ailleurs des personnes fainéantes & pareffeuses, qui demeurent dans une

certaine indolence sans faire aucun éfort pour se combatre ni pour se tourner vers Dieu, ils ont crû devoir donner ces conseils: mais je vous afsure que souvent ces fortes de lectures des demi éclairés nuisent plus qu'elles ne servent: car pour une douzaine d'ames que l'on trouvera dans cet état d'indolence dont je parle, il s'en trouvera cent mille qui par amour propre ne voudroient point quiter leurs propres activités, ni leurs lumieres distinctes & aperques. Pour vous, foyez persuadé & certifié que Dieu vous apelle à une oraison très-simple, à un grand abandon entre ses mains, sans retour sur vous-même; & j'ose dire que l'aimerois mieux pour vous une distraction vague de quelques momens où le cœur n'auroit point de part, que cette atention pour apercevoir votre oraison & votre aplication distincte à Dieu.

15. Ayez donc bon courage, & vous laissez comme un petit enfant entre les bras de sa mére qui le léve, le couche, le tient en repos, le proméne, le nourrit de son lait sans qu'il fonge à lui, ni qu'il s'embarasse

de rien. C'est à cet état que vous êtes apellé, & dont vous vous êtes écarté pour vouloir trop bien faire & trop connoitre ce que vous faites. C'est où il faut rentrer pour renaitre de nouveau. Vous aurez peut-être de la peine d'abord, à cause de ce long circuit que l'intérêt que vous prenez pour vous-même vous a fait faire : mais avec le tems & la patience vous en viendrez à bout; & quand Dieu ne vous recevroit pas d'abord, pour vous punir de votre infidélité, il faudroit porter cela dans une patience humble atendant avec perfévérance que Dienvous remette en votre place, demeurant même abandonné pour ne la point retrouver. Ce procedé fimple & paisible dans l'entier oubli de vousmême, vous rendra mille fois plusagréable à Dieu que vous ne pourriez être par tous vos éforts. Oubliezvous, oubliez-vous, oubliez-vous, & vous jettez comme un enfant entre les bras de Dieu; c'est tout ce qu'il veut de vous. Quand il sera tems que vous quitiez tout extérieurement, l'espere que Dieu me fera vous le dire.

16. Pour les autres sortes de particularités, comme le fouvenir des graces que Dieu vous a faites, la priere pour le prochain, &c. l'ame en a dans tous les états. Dès que ces chofes viennent de Dieu, & non de notre propre activité, le fimple souvenir d'une personne est notre priere fans priere pour cette personne : il faut donc les recevoir, mais ne s'y arrêter pas un instant les outrepassant auffi-tót.

17. On a toujours recommandé la mortification avec l'oraifon, plus forte dans les commencemens, selon le tempérament d'un chacun; & Dieu n'a jamais pris une personne par l'intérieur, qu'il ne lui en fait faire beaucoup de toutes fortes, jusqu'à ce qu'elles lui deviennent presque inutiles; parce que l'apetit ne se trouve plus en guéres de choses, non plus que la répugnance : Mais lorsque Dieu veut lui même devenir le principe de la créature, la faisant sortir d'elle-même, il ne lui permet plus ces fortes de mortifications qui s'apellent auftérités; parce que l'ame y trouveroit un apui, & par consequent un arrêt, qui

la retenant & la fixant en elle-même. empêcheroit cette souplesse infinie qu'on doit avoir pour se perdre dans son Etre original. En quelque tems que ce soit. on ne cherche en nulle maniere ni fon goût, ni fes aifes, oubliant tout cela comme le reste; une nourriture simple, frugale & uniforme étant une mortification perpétuelle, qui ne se remarque ni par soimême, ni par les autres. On doit aussi avoir beaucoup d'égard à la fanté, à la foiblesse du tempérament, aux grandes occupations des emplois, à la maniere d'oraison; parce qu'une abstraction forte détruit plus la fanté que ne feroient les plus grandes auftérités : ainsi si vous ajoutez à cela les austérités, vous devenez tellement infirme, que dans la fuite nous voyons la plûpart se relâcher en mille choses, & puis s'employer tout à l'ocupation de leur santé. La conduite dont je parle évite tous ces inconvéniens. D'ailleurs c'est que lorsque Dieu nous apelle à nous oublier nous-mêmes, ces auftérités particulieres & recherchées nous font une ocupation de nous & d'elles.

18. Il y a encore une autre raison; c'est que quand Dieu prend lui-même le soin de nous détruire, il en est si jaloux, qu'il ne veut pas que nous v mettions la main. Il nous punit comme (a) Oza, qui voulut mettre la main à l'arche pour la soutenir; non d'une mort extérieure, mais en retirant son soin & fa vigilance. Or il est certain que quand nous nous mettrions tous les jours en piéces fans cesser de vivre, tous nos tourmens ne feroient qu'une paille brulée en comparaison de l'aplication de la divine justice sur l'ame pour la purisier, qui est le purgatoire de cette vie, que nous devons recevoir passivement, comme les ames du Purgatoire dans l'autre vie reçoivent passivement l'aplication de la divine justice, qui les purifie si radicalement, qu'elle les rend propres à être réunies à leur Etre original. Si par impossible les ames du Purgatoire restoient dans ce lieu après leur entiere purification, elles n'y foufriroient rien du tout; & cette même justice qui les fait soufrir de si cruels

<sup>(</sup>a) 2. Rois 6. vf. 6. 7.

tourmens à cause de leurs impuretés, leur deviendroit une béatitude essentielle : Elles resteroient plongées dans une mer d'amour, & non de douleur.

19. Voici une longue lettre, aussi bien que les dernieres. Lifez-les de tems en tems & vous y tenez ferme, fans écouter vos raisonnemens . qui font comme le flux & reflux de la mer. Il n'est point question de vous apuier sur la raison, qu'il faut détruire; mais fur l'abandon entre les mains de Dieu. Il n'y a qu'une longue expérience & la fuite qui puisse vous rendre stable.

20. Demeurez ferme aux avis qu'on vous donne; & ne fongez qu'au moment présent. Laissez l'avenir à la providence. L'abrégé de votre lettre est excellent, tenez vous y. Je prie Dieu de vous être toutes choses, & vous affure que votre ame m'est infiniment the a second accordance its

nimited and a laund and a rest in white where qui les his is a salt sup sonto then mad unity they do now it follows

LET-

### LETTRE CV.

Sur la fidélité à l'Oraison, mais sans scrupulosité; les douceurs; la présence de Dieu; & certaine impuissance d'agir que l'on ressent quelques fois.

1. 17 Otre long silence, mon cher F. en Jesus-Christ ne m'a pas mis en peine un moment. Je compte trop fur notre union en Jesus-Christ, pour craindre qu'elle soit jamais altérée. Vous faites très bien de vous faire une règle pour votre oraison : mais vous ne devez pas vous en faire une gêne. L'oraifon est la nourriture de l'ame. Quand nous nous en privons par notre faute ou par notre pareste, nous nous afamons nous - mêmes: mais il ne faut pas aussi que ce qui doit être notre nourriture pour nous introduire dans la liberté du Seigneur, nous devienne une source de gêne & de scrupule. Faites donc Oraifon tous les jours exactement, à moins que vous n'en soiez empêché par la providence: mais ne yous tourmentez point ni sur la longueur du tems, ni sur les ocasions où de vraies pro-

vidences vous empêchent

2. Vous avez grande raison de ne vous point atacher aux douceurs & aux lumieres. Lors que Dieu nous les acorde, ce n'est que par égard à notre foiblesse: si nous étions plus forts, il nous conduiroit par une foi bien plus nue. C'est un bâton qu'il donne à un boiteux pour lui aider à marcher & qu'il lui ôte à mesure qu'il le rétablit dans l'état où il le veut mettre.

3. Pour la présence de Dieu, vous ne devez point être étonné de vos distractions: c'est une suite de la légéreté de notre esprit. Plus nous nous en ocupons, plus nous nous en distraisons de nouveau par cette ocupation, qui nous détourne de celle de Dieu que nous devrions mettre en la place, en laissant tomber tout le reste sans nous en mettre en peine. La peine que nous avons de nos distractions est une preuve que cette présence de Dieu ne laisse pas d'être très réelle en nous; puisque c'est cette même présence qui cause notre peine

de ce que nous n'en fommes pas si ocupés que nous voudrions. Mais le mal est que nous voudrions toujours sentir : & tout ce qui se sent en nous est toujours mélangé de l'amour propre, qui est nourri de ce sentiment. Contentons-nous d'aimer dans nos distractions & dans nos sécheresses, comme dans le tems des lumieres & des douceurs : soions indiférens à tout, hors à ce bon-plaisir de Dieu; & tout disparoitra pour nous laisser pénétrer de lui.

4. Quant à cette impuissance que vous sentez dans de certains momens pour agir au dehors, c'est une miféricorde de Dieu de ce que vous ne pouvez pas la furmonter lorsque vous le pourriez faire par vos propres éforts. Car elle ne vous est donnée que pour commencer en vous une certaine souplesse à la motion du S. Esprit pour agir ou n'agir pas selon qu'il le demande de vous. Gardezvous donc bien de vouloir surmonter cette impuissance lorsque vous la sentez Demeurez alors dans l'inaction que Dieu demande de vous; & agiffez de même lors qu'elle vous est

ôtée selon le mouvement que vous sentirez en vous. Que s'il vous arrive de gâter quelque chose pour avoir voulu agir en sorçant cette impuissance, il faut en adorer la providence qui le permet ainsi pour vous réduire de plus en plus à la souplesse, à sa motion intérieure, à laquelle Dieu veut commencer de vous acoutumer.

Cette lassitude que vous ressentez après le repas, est toute naturelle : il faut cependant prendre garde de ne e'y pas laisser aller avec une certaine molesse. Comptez que vous m'étes très cher en Notre Seigneur. J'ai été sort incommodée, & je suis encore obligée de me servir de la main d'un bon Ensant qui se trouve ici. Je salue Mad. votre épouse de tout mon cœur.

### LETTRE CVI.

Eviter l'extraordinaire. Comment vainere la concupiscence de la chair. Ne négliger le culte extérieur. Suport de soi-même & recueillement. Touchant les nouveaux Inspirés, & l'éducation des Enfans.

1. T'Ai reçu, Mr. & cher F. en Jéfus - Christ votre bonne lettre. Pour réponse au premier article qui regarde l'usage du mariage, je crois que vous devez vivre d'une vie toute fainte & commune, comme tant de Saints ont faits dans la primitive Eglife, usant du monde comme n'en usant point, c'est - à - dire, sans atache, prêt à tout quiter lorsque le Seigneur marqueroit le vouloir. Souvent tout ce que nous voulons faire d'extraordinaire, & hors de la route commune, ne vient que de l'amour de la propre excellence, qui donne volontiers dans ce qu'il y a de grand & de merveilleux. On a peine de fe voir affujeti comme les autres hommes; au lieu que cet affujetiffement doit être un contre-poids à notre orgueil. Ce que S. Paul raconte de luimême; que (a) de peur qu'il ne s'élevât par ses révélations sublimes, Dieu lui avoit donné un Ange de Satan qui le soufletoit & lui étoit

<sup>(</sup>a) s. Cor. 12. vf. 7.

comme un contrepoids, en est une preuve. Nous voulons toujours voler en haut, & Dieu nous repousse en bas par le poids de notre propre missère; parce que rien ne déplait tant à Dieu que l'orgueil, & qu'il aime mieux un ver qui rampe dans la terre de son humiliation, qu'un vol superbe & audacieux. En voilà assez sur cet article.

2. Demeurez bien abandonné à Dieu; & la fidélité à l'oraison & l'amour de Dieu détruiront plus la concupiscence de la chair que tout ce que vous pourtiez faire par vos ésorts propres. Les ésorts ne donnent que des secousses, qui ne sont pas de durée; mais l'oraison & l'amour de Dieu éteignent peu à peu les sentimens de la chair. Soiez donc bien humble & bien petit : cela sera plus agréable à Dieu que tout le reste.

3. Pour ce qui regarde de vous priver de tout culte extérieur sous prétexte d'adoration en esprit & en vérité, c'est une méprise très sorte. Jésus-Christ qui nous a enseigné le culte de l'esprit, nous a donné lui mème des exemples de l'adoration exté-

cieure. Il passoit des nuits à genoux à faire la priere de Dieu: il s'est profterné le visage contre terre. Il faut que nous comprenions bien que nous sommes composés d'ame & de corps, & qu'il faut que chacun rende homage à Dieu en sa maniere: & même les ames très intérieures éprouvent qu'après que Dieu par un long & profond silence leur a ôté une multiplicité très forte, & une certaine atache à leurs propres opérations, il leur est donné une facilité de louër & bénir Dieu. Il y a une infinité d'exemples dans l'Ecriture sainte de ce Cantique merveilleux, que l'ame chante lorsque Dieu l'aiant tiré d'elle & de sa maniere ordinaire d'agir, elle se trouve dans un épanouissement de joie en lui : ce que la Ste. Vierge apelle dans son Cantique un espece d'exultation. Et même après la résurrection nos corps rendront à Dieu dans le ciel une louange convenable à ce qu'ils sont. C'est pourquoi il est écrit, que les Anges & les Saints difent fans ceffe, Sanctus, Sanctus, &c. ce qui marque la louange du corps. Il ne faut pas faire sa principale ocupation du culte extérieur; au contraire, il n'a de valeur qu'autant qu'il dépend de l'intérieur: mais il se faut bien donner de garde de le retrancher tout-à-fait.

4. Il est aise de porter la privation de tout culte extérieur dans le tems des consolations; mais lorsque l'ame est mise en sécheresse, s'étant privée elle - même de tout ce qui est extérieur, elle se trouve tout d'un coup dénué de tout; & il est bien à craindre qu'elle ne retourne aux amusemens du siécle. Je sais qu'il y a eu de Saints Anacorêtes, comme St. Paul l'Hermite, que la nécessité de leur état avoit comme réduits à être privés de tout culte public; mais quel culte ne rendoient- ils pas dans le particulier, ces grands Saints, dont le corps même prioit après la mort? Ces grands Saints restoient à genoux les bras étendus comme s'ils eussent été encore vivants. La multitude des Solitaires s'affembloit les Dimanches; & quoiqu'ils fussent très unis de cœur & d'esprit, ils se rassembloient une fois la semaine pour rendre tous ensemble un culte d'amour & de recon-

noissance envers Dieu. Nous voions que les premiers Chrêtiens s'affembloient tous ensemble pour prier, & ils étoient réunis de la forte dans le cenacle lorsque le S. Esprit descendit fur eux. L'Ecriture dit, (a) qu'ils n'étoient tous qu'un cœur & qu'une ame, & qu'ils persevéroient tous dans la fraction du pain. Même les Péres du désert ne permettoient pas aux Péres de se retirer dans les déserts reculés qu'après une longue épreuve d'une vertu très solide, aiant vû que plusieurs jeunes Solitaires pour s'être retirés des autres, & avoir voulu mener une vie plus parfaite que le commun, avoient été trompés par le Diable . & étoient tombés misérablement. Ne travaillons pas, comme dit l'Imitation de Jésus-Christ, à avoir ce qui est plus grand & élevé, mais ce qui est plus humble & plus petit : c'est où il n'y a point de méprise, & où le Démon ne sauroit tendre ses pièges.

s. C'est une grande vertu que de savoir se suporter soi-même, de soufrir ses propres misères. La vraie per-

<sup>(</sup>e) Att. Ch. s. & 4.

fection ne vient pas tout d'un coup. Tout consiste dans un renoncement perpétuel, & à honorer le Tout de Dieu par notre bassesse & notre imbuiffance. Il faut s'acoutumer dans tous les-emplois & dans toutes les ocupations à rentrer souvent en soimême, en se tournant de tout le cœur vers Dieu, & le cherchant dans le cœur, où il veut être trouvé. D'ailleurs, il faut remplir pour son amour tous les devoirs de notre état. quels qu'ils soient; & quand on le fait de cette sorte, ils peuvent bien empêcher l'atention de l'esprit, mais ils n'otent pas le fond de la volonté, qui est à Dieu.

fur les Inspirés de vos quartiers, je n'ai garde de les blâmer ni d'en juger. Le conseil qu'ils vous ont donné, contraire à ce que d'autres vou-loient exiger de vous, est fort bon: Mais le sur remède pour ne tomber en aucune illusion, est d'outrepasser tout ce qui est extraordinaire, sans s'y arrêter, pour ne s'atacher qu'à Dieu, & aller à lui par une foi nue, qui met à couvert de toute illusion.

Tout

Tout ce qui est extraordinaire & merveilleux, est très sujet à tromperie; le Démon s'y fourre fouvent. Il fe sert même de ce merveilleux pour séduire les ames droites, & ses séductions les plus subtiles & les plus dangereuses sont celles où il fait dire les plus belles choses. Le plus far est donc, de tout outrepasser, de laissen le merveilleux pour ce qu'il est fans c'y atacher, & fans l'examiner pour en juger, & d'aller à Dieu par un abandon général & au-deffus de tout, aimant autant l'obscurité que la lumiere, & ne regardant jamais la lumiere même que comme un don de Dieu pour nous conduire à lui \ & qu'il faut par conséquent outrepasser, comme tout le reste, sans nous y arrêter. Hit is inp men stinbit mod

7. Vous ne devez avoir aucune peine sur le squellete dont vous me parlez. L'opinion que les ames ne jouissent point de Dieu tant que les corps
sont privés de sépulture, est une opinion toute paienne, & qui n'a aucun sondement. Si l'on enterre les
corps dans le Christianisme, c'est par
un respect pour des corps que Jesus-

Tome I V.

Christ doit ressusciter à son Jugement; mais ce n'est pas pour le besoin que les ames aient de cette sépulture.

8. l'ajonterai à ce que l'ai déja répondu fur ce qui regarde l'article des Inspirés, que la façon dont ils foufrent les pensécutions qu'ils effuient par tout, est en éset une très bonne marque, & qu'il est très vrai que les véritables enfans de Dieu font tous les jours perfécutés : mais quoique cette persecution & cette patience à soufrir tous les mauvais traitemens foient d'excellentes marques, cependant ce ne sont pas des preuves certaines contre le danger de l'abilion. Le Démon qui ( a) fe travestit de fois à autres en Ange de l'aniere, se revet quelque fois des marques des enfans de Dien pour séduire ceux qui se laissent aller aux chofes extraordinaires. Tous les hommes font frapés de l'extrnordinaire. Il n'y a que la petiteffe, le renoncement, la croix, l'oubli & le mépris des autres pour nons, & l'oubli de foi même, qui ne frapent point les hommes , & qui font expendant corps dans, le Christianiline, c'estepec

<sup>( ) 2.</sup> Cor. attoove Manuor for at my

le feul chemin fur qui nous conduit à Jésus-Christ mort nu fur la croix. Ste. Thérese raconte elle-même dans fa vie d'avoir fouvent éprouvé des lumieres qui venoient de l'Ange de ténèbres, & dans lesquelles elle trouvoit plus de douceur & de confolation que dans celles qui venoient de Dieu. Ce qui fuit bien voir que ce ne font ni les dons, ni les lumieres qui peuvent nous afferer, & qu'il n'y a qu'une voie de foi & d'abandon qui puisse nous préserver de tout égarement (a) Il viendra dans la fin des fiedes des foux Prophètes qui feront toutes sartes de prodiges. Ce ne font done ni les prodiges ni le merveilleux auquel nous devons nous atacher; mais à l'abandon, à la priere, & à l'amour de Dieu, où il ne peut jamais y avoir de méprile. Croiezmoi, Mr. entiérement à vous en Jéfus-Chrift.

9. Pour vos enfans, pensant comme vous faites, il seroit à souhaiter que vous pussiez les élever auprès de vous, & vaquer assez à leur éduca-

<sup>(</sup> a ) Matth. 24. vf. 24.

tion pour leur inspirer des sentimens Chrêtiens. Mais il faut beaucoup s'abandonner à Dieu sur cela, comme fur le reste. Car ce n'est point sur nos propres éforts qu'il faut compter en quoi que ce soit. Il y a une providence fur les enfans, comme fur le reste, à laquelle il faut tout remettre après que l'on a fait ce qu'on a pû. Les Colléges sont la route commune; & malgré la corruption qui y règne, Dieu s'y choisit des serviteurs dès l'enfance : cependant si vous croiez être sur que vos enfans s'y corrompiffent, il ne faudroit pas les exposer à ce danger; mais faire de votre mieux, les gardant chez vous, & vous abandonnant à Dieu pour le fuccès.

### LETTRE CVII.

Etre dans l'équilibre à l'égard de Dieu. L'instruction solide, d'où elle viens & commens. Utilité des lectures spirituelles.

and the same

. In the se while

Nisi Dominus ædisicaverit domum, in vanum laboraverunt qui ædisicant eam. Ps. CXXVI. vs. 1.

Si le Seigneur ne bâtit lui-même la maison, en vain travaillent ceux qui la bâtissent.

I. JE n'ai garde, mon cher \*\*, de vous demander ce que Dieu ne vous demanderoit pas; ainsi ne craignez rien. Tout ce que je voudrois de vous est, que vous fussiez dans un tel équilibre, que Dieu pût vous pancher comme il lui plairoit. Pour cela il faut laisser les préjugés, & demeurer abandonné à Dieu sans reserve, asin qu'il vous panche comme il lui plaira. Pour ce que vous me dites du sistème du D. P., je suis de son sentiment sur cet article; mais comme j'ignore ses autres propositions, je les laisse pour ce qu'elles sont.

2. Ceux (a) qui font une aussi

<sup>(</sup>a) Aparemment l'Auteur entend ici ceux qui fontiennent la doctrine des décrets absolus touchant la reprobation particuliere du plus grand nombre des hommes, destinés de Dieu, pour que cette reprobation ait lieu, à la privation & destitution de la grace, & ainsi au péché, lequel n'auroit point en lieu sans cette destination & ce refus de grace.

grande injure à Dieu, que de le croire l'auteur du péché, ne connoissent point Diet, & n'ont pas, comme dit le Sage (a) des sentimens dignes de fa bonte. It est certain que l'oraison simple, la foi & le pur amour instruisent si fonciérement de ces vérités, qu'on n'en fauroit douter. De dire comme cela fe fait, je n'y comprens rien autre chose, que ce qui est dit dans l'Ecriture: (b) que l'onction nom instruit. Car par le seul reeneillement, une foi simple, & un amour pur, on est instruit de toute vétité. Esprit saint, Amour éternet, enfeignez vous - même vos enfans & toute vérité leur sera manifeltée; nonen distinction, mais par une persuafion intime.

3. Je fuis bien éloignée de ne vouloir point que vous lifiez les livres intérieurs: ils instruisent en deux manieres, & par le distinct & par l'onction; & oe seroit une témérité de vouloir vivre dans une continuelle abstraction: cela ne sert d'ordinaire qu'à dessécher le cœur, qui est, si nous

<sup>(</sup>a) Sag. r. vf. r. (b) 1. Jean 2. vf. 27.

entendons le cœur spirituel, ou la volonté, le liest où Dieu réside. Je ne
prétens pas, mon cher \* \*, vous faire
des loix; mais je vous dis simplement ce que je pense. Si Dieu permet que vous veniez, je ne vous obligerai à rien; car ce n'est pas à moi
à me mèler de cela. Dieu fera ce qu'il
lui plaira. Je suis toujours malade,
mais Dieu est le Maître. Mes respects
à Mr. votre frère.

# LETTRE CVIIL

De l'étendue des esprits. Qu'on doit éloigner d'eux, & sur tout de Dieu, l'étendue formelle, & encore plus la bornée.

1. J E comprens à merveille ce que mon oher F. vent dire sur l'étendue des esprits (du moins j'ai ma maniere de le comprendre) s'il entend par là que les esprits sont d'autent plus parsaits, qu'ils ont plus d'étendue. Mais certe étendue n'est autre chose qu'une capacité de recevoir Dieu plus purement, & d'en ètre pos-

fédé plus pleinement & plus parfaitement. Cette qualité dans les hommes bienheureux vient de la souplesse & de la docilité qu'ils ont eue dans cette vie à se laisser désaproprier & étendre. C'est ce qui est marqué dans (a) le Traité du Purgatoire sous la comparaison des vases. Il est donc essentiel à Pesprit d'avoir cette sorte d'étendue.

2. Mais il n'en est pas de même des formes: car s'ils en avoient aucune, ils ne seroient pas affez disposés pour recevoir la communication pure & simple de Dieu. Lorsque nous voions les esprits sous quelque forme, ce sont des formes qu'ils enpruntent pour se faire discerner à nos esprits groffiers; mais cela n'est nullement de leur essence. C'est ce qui fait que toutes les visions sont très fautives, & qu'il ne faut jamais les prendre à la lettre. L'Ange Gabriel s'aparut à la Sainte Vierge en forme humaine; parce que comme il s'agiffoit de la plus grande ambaffade qui ait jamais été, il faloit qu'il prit une forme pour lui parler & traiter avec

<sup>( )</sup> S. 28. Dans les Opulcules de Mad. Guion-Second Volume pag. 270.

elle de ce grand mistère : cependant rien ne seroit plus faux que d'atribuer à l'Ange une forme corporelle & humaine semblable aux nôtres. L'Ange Raphael prit de même une forme humaine pour conduire Tobie: il n'avoit pas néanmoins effentiellement la forme qu'il empruntoit. Et pour faire voir que nos esprits discernent quelquefois des formes qui ne sont point. l'Ange dit : (a) Il paroissoit que je buvois & mangeois lor que j'étois avec vous; cependant il n'en étoit rien : je me nourris d'une autre viande que vous ne sonnoissez point. Cette nourriture n'est autre que la communication de l'Esprit divin à l'esprit purifié des Anges. Le S. Esprit a paru en forme de colombe & de langues de fen : ce feroit néanmoins une absurdité de croire qu'il fût ou colombe ou langue de feu; mais Dieu a la bonté de se proportionner à notre foiblesse, & il s'acommode à notre intelligence.

droit du Deuteronome que vous citez, n'est pas que Dieu soit par tout par une étendue locale; mais qu'il est tout

<sup>(</sup>a) Tob. 12. vf. 19.

en tout par son immensité & son indivisibilité: ce qui est un mistère que la raison ne comprend pas. Nous devons l'adorer avec respect: & si nous en formons quelque idée, nous nous

égarerons toujours.

4. Il v a en autrefois des Solitaires qui croioient Dieu corporel; & ils paffoient toute leur vie à s'en faire des formes diférentes. Ils étoient pourtant de très faints hommes. Mais comme ils avoient our dire qu'il faloit chercher Dien en soi afin de ramasser toutes les forces de l'ame au dedans. & comme ils étoient extrêmement groffiers, ils crurent ne pouvoir chercher Dieu en eux qu'en fe ligurant des formes corponelles : de forte qu'ils le formoient & l'habilloient chacun à leur mode. Cela étant venu à la connoisfance des faints hommes de ce tems. on fit ice quion put pour les tirer delà; & enfin cette maniere de fe faire des formes de Dieu fut condamnée universallement de soute l'Eglise. Comme ils étoiens bons, pieux & dociles, ils travaillérent de toutes leurs forces à se défaire de ces formes, dont ils avoient contracté une longue habitude ; mais ne trouvant plus cette facilité de fixer leurs esprits par des formes corporelles, ils pleuroient amèrement, disant: On nous a ôté notre Dieu.

5. Je crois que la cause de toutes les idolatries qui font arrivées dans le monde, a été de ne pouvoir adhérer par une pure & simple foi à la pure, nue & simple effence divine. C'est ce qui a fait qu'on a donné dans les formes : & comme chaoun s'en formoit d'une diférente manière, cela fit la pluralité des Dieux. Dieu pour empêcher les Ifraelites d'idolatrer . & voiant combien l'espeit humain étoit léger & peu apliqué à la vérité oure ; il ordonna un Tabernacle & grand nombre de cérémonies pour arrêter la volubilité de l'esprit de l'homme. Jéfus - Christ venant pour être notre Sauveur, & delirant nous enfeigner une Religion pure & simple, nous aprit d'abord (a) la pauvreté d'esprit. afin de nous conduire insensiblement par la foi, qui comprend tout ce que Dieu est dans la totalité de tout hismême fans en faire aucune forme ni

(a) Matth. 5. vf. 3.

espece. Il nous aprit ensuite la maniere d'adorer le pur Efprit, qui est. de (a) l'adorer en esprit; & la fuprême Vérité, qui est, de l'adorer en vérité, selon tout ce qu'elle est. Or comme toutes les formes nous éloignent infiniment de cet Etre pur & simple, qui n'a ni forme ni mélange, Jesus Christ nous affura, que Dien étant pur Esprit, vouloit des adorateurs en esprit; parce qu'il faut que l'adoration foit conforme à fon objet. Si je dis mal acufez en mon ignorance. Vous favez combien ma volonté est droite pour vous ; & combien je vous aime en Jésus-Christ.

Vous vous moquerez de moi mon cher B. de vous avoir écrit dans mon ignorance: mais la pure charité & l'afection fincére qui fait agir par le divin Maître rehausse l'ignorant jusqu'au savant, & ravale le savant jusqu'à le mettre de niveau avec l'ignorant. Ce Maitre divin sait seul combien vous m'ètes cher.

pir la fe , qui comprend teux corone

stourn remember to the is an interest of

Liou of the state of the second father of

a 0

#### LETTRE CIX.

Dieu doit être crû, adoré & aimé dans la totalité de ce qu'il est, sans idée ou conception particuliere. Don de soi - même & de sa liberté à Dieu. Nécessité & utilité à sentir notre foiblesse.

très cher F., si j'avois été en état de cela; mais je n'ai pû même lire votre lettre, ayant une grande fiévre continue, un mal de gorge, & des douleurs très fortes. Je n'ai pû lire, à cause des maux de tête, ce que vous me mandez sur le sentiment de \*\*. Tout ce que je sai, c'est que S. Paul nous assure, que Dieu est (a) tout en tous, & que S. Denis veut (b) qu'on ne traite de Dieu que par négation, & non par assirmation, de peur de se méprendre. La voye de la foi est d'aurant plus sure & plus pure, qu'elle ne se forme aucune idée

<sup>(</sup>a) 1 Cor. 15. vf. 28. (b) Theol. Mift. Ch. 3, 4, 5.

de Dieu. Elle le croit tout ce qu'il est dans sa totalité tel qu'il est; car lorsqu'il sur question de se faire connoitre à Moise, il ne dit que (a) Ego sum qui sum. Adorons le, croyons le dans la totalité de ce qu'il est, & ne tâchons point de pénétrer autre chose. Que notre amour suive notre soi; aimons-le dans la totalité de ce qu'il est.

2. Ceux qui se sont donnés à lui, & qui ont profité des discours de \*\*, s'y donneroient tout de même, & encore mieux, si sans rien examiner en Dieu ils le croyoient tout ce qu'il est, & l'aimoient felon ce qu'il est. Je sais qu'il est dificile de mourir à ses préjugés & à ses opinions: cependant il y faut mourir, pour le traiter en Dieu, & pour avoir des sentimens dignes de lui. J'ai fait ce que j'ai pu pour lire & comprendre ce que vous dites sur l'étendue: je n'y ai pû rien comprendre non plus qu'à de l'Arabe; car je ne fais rien. Je dis & écris ce qui m'est montré, hors de la je suis l'ignorance même. Et lorsque je vous

<sup>(</sup>a) Exod. 3. vf. 14. c. à d. Je suis celui qui suis: on, je suis ce que je suis.

l'ai mandé, j'ai dit dans le moment ce que je pensois, sans autre réflexion. 3. Je n'ai garde de vous dire que les pensées de \*\* sont des erreurs. n'y comprenant chose du monde. Mais il me paroit, qu'il y a une disposition plus parfaite, qui est la foi & la charité: car après que S. Paul a parlé de tous les dons, (a) il dit, qu'il y a quelque chose de plus parfait, qui est la charité. Ce qui est moins parfait n'est pas toujours une erreur. Mais je vous affure, que le divin. Maître ne m'a donné aucune intelligence de cela. Il me paroit néanmoins , pour ne vous point flater , vous aimant trop pour cela, que vous avez trop de vif sur cette matiere pour n'y être pas ataché : mais c'est à Dieu à rompre pen à peu des liens que vous ne voyez pas : j'espéne qu'il le fera un jour. Je ne faurois trop vous témoigner & à Mr. votre frère, ma reconnoissance. Je n'ai pû achever ma lettre à cause de ma foiblesse; & depuis j'ai reçu encore une lettre de vous, qui me plait bien plus que Pautre.

<sup>(</sup>a) I Cor. ch. 12. & 13.

4. Si Dieu me donnoit avant que de mourir la confolation de vous voir, j'en aurois bien de la joye, car vous êtes bien cher à mon cœur. Il me paroit que Dieu vous apelle à une grande foi, à un extrême abandon, à l'oubli de vous-même, à un amour très pur du Souverain Etre, qui doit tout absorber en soi. Or toute idée distincte de Dieu est absolument contraire à votre vocation. le ne m'embaraffe nullement des idées des autres. dont Dieu ne m'a pas chargée, quoi que je voye fort bien qu'ils ne prennent ni le plus court, ni le plus vrai, ni le plus parfait; mais pour vous, que je porte dans mon cœur, & que je désire ofrir sans cesse à Dieu comme une hostie vivante, je souhaite que rien vous arrête ni n'empêche votre effor en lui. Laiffez donc toute opinion, quelle qu'elle foit, pour vous plonger, vous abimer & vous perdre dans ces sacrées ténébres que Dieu a choisies (a) pour sa cachette, & où il veut vous cacher avec lui, & vous confumer dans fon amour. Tout ce qui n'est pas cela, ne serviroit sous (a) Pf. 17. vf. 12.

les plus beaux prétextes du monde qu'à vous empêcher de remplir votre vocation. Qui fait si les idées & les opinions ne contribuent pas un peu à entretenir vos miséres ? Quoiqu'il en soit, il faut soufrir celles-ci en paix, & perdre les autres dans l'inconnu de Dieu. Vous suvez l'Evangile de l'aveugle-né.

5. Je ne me souviens point de ce que j'ai écrit. Si j'ai écrit ce que vous me mandez, c'est sans doute pour vous engager à vous abandonner de plus en plus à Dieu, vous défier de vous même, ne vous point reprendre, & ne plus vous mêler de vous-même, puisque vous n'êtes plus à vous-même, mais à celui qui vous a racheté d'un grand prix. Quoique Dieu veuille de nous une grande fidélité, & que nous foyons toujours libres de lui refifter, sa bonté est si grande, que lorsque nous lui ferons un don irrevocable de cette liberté que nous lui avons donnée, il la reçoit, il nous aide dans nos foiblesses, il nous porte même.

6. Rien ne deshonore tant Dieu que cette idée de réprobation & de pré-

destination absolue. Nous sommes tous prédestinés au falut, & à être conformes à l'image du Fils de Dieu, mais nous nous servons de cette liberté, qui est le propre caractère qui fait l'homme & le diférentie de l'Ange & de la bête, nous nous servons, disje, de cette liberté pour nous oposer aux deffeins de Dieu. Dieu veut que nous connoissions notre foiblese, afin que nous nous donnions librement & volontairement à sa force. l'espère que celui qui vous a délivré de cette premiere opinion, que vous croyez bonne alors vous délivrera de toutes celles qui ne lui sont pas affez glorieuses. En voilà affez pour ma foiblesse. Je vous embrasse des bras du divin petit Maître. 1991 - 210 DAL BERT BE

7. Je dois encore vous dire, mon cher F., que vous ne vous étonniez pas de votre foiblesse; car il est expédient que cela soit ainsi. A mesure que la force de Dieu s'empare de notre ame, elle évacue notre propre force, ensorte que nous ne sentons plus que notre foiblesse, misère, incapacité. Lorsqu'on a ôté avec l'alambic l'esprit & la force du vin, il ne reste plus

de ce même vin qu'une eau insipide. Vous n'apercevez plus que votre propre foiblesse, parce qu'il n'y a que cela en vous : mais la force divine fontient dans l'ocasion. Si nous fentions tonjours cette force divine . nous falirions fon opération en nous l'atribuant; mais forfque Dieu nous foutient d'une main invisible malgré l'expérience continuelle de notre foiblesse nous voyons bien que ce foutien vient de lui . & nous lui en rendons toute la gloire. C'est une chose étrange que la nature, elle dérobe tout, elle s'aproprie tout, elle est la plus grande ennemie de Dieu & de nous-mêmes : c'est pourquoi Dieu lui arrache tout ce qui la nourrit & fait vivre. Pai écrit cette lettre à trois reprises.

## LETTRE CX.

Avantages solides des soufrances.

MONSIEUR,

I. Q Uoique je prenne beaucoup de part aux grandes affictions que

Dieu vous envoye, je ne faurois néanmoins vous plaindre, y voyant une marque affurée de prédestination. Dieu vous exerce comme Job : & fi Dieu ne vous donne pas les récompenses temporelles comme à lui, il vous donnera affurément les éternelles. Comme le ciel n'étoit point ouvert aux anciens Patriarches, il étoit de la bonté divine de leur donner dès cette vie la récompense de leurs travaux, qu'ils ne devroient avoir dans l'autre que lorsque Jésus-Christ leur auroit ouvert la porte du ciel. Mais il devoit aussi pour l'intérêt de sa justice & de sa gloire, faire connoitre à tous les hommes que la soufrance étoit une marque de son amour. Il faloit les prévenir par-là en faveur du Messie, qui devoit être l'oprobre des hommes & le mépris du peuple. Car s'il n'y avoit eu que de la prospérité dans l'ancienne loi, les foufrances de Jésus-Christ auroient été suspectes: s'il n'y avoit eu aussi que des soufrances, sans une récompense éclatante, on auroit regardé les plus grands Saints comme des imples, & on se seroit dégoûté de servir le vrai Dieu. Il n'est est pas de même dans la nouvelle loi, où Jéfus-Christ ayant été lui-même le plus assigé de tous les hommes, n'a point voulu d'autre récompense dans cette vie que de mourir sous le poids de la douleur, faisant connoître & par ses exemples & par ses paroles que la plus grande gloire qu'on pouvoit rendre à Dieu son Pére étoit de soufrir en cette vie tous les maux, rendant par eux gloire à la béatitude de Dieu.

2. Aussi Jésus-Christ en nous aprenant que la soufrance de cette vie est
le plus grand bien, & comme dit l'Apôtre, (a) que la soufrance produit
la patience, & la patience l'épreuve,
il nous a donné en même tems un
gage de la gloire & du bonheur qu'une
telle soufrance mérite pour l'autre vie:
(b) Parce que vous avez été agréable
à Dieu, vous avez été tenté & éprouvé. Bienheureux celui qui soufrira jusqu'à la mort, parce qu'il recevra une
couronne immortelle, il lui sera même donné dès cette vie (c) la manne

e

e

S

<sup>(</sup>a) Rom. 5. vf. 4, 5. (b) Tob. 12. vf. 13.

rachée dont parle Jésus Christ, qui n'est autre que cette soumission par-faite à la volonté de Dieu, où l'ame pure trouve plus de goût que dans tous les plaisirs du siècle, où la sou-france prise avec résignation est un baume salutaire, qui met le cœur en paix & le rend parsaitement content dans les plus grandes amertumes.

3. Je prie Notre Seigneur de vous fortifier de plus en plus dans son amour, & vous y trouverez la source de la vie malgré tant de morts qu'il faut effuyer chaque jour. Je ne vous oublierai point devant lui; mais je ne puis hui demander que sa sainte volonté. Il s'est servi des démons pour conserver l'innocence de vos enfans, à cause de l'amour qu'il porte au pére. Tenez vous donc heureux de ce que Dieu leur réferve & à vous une récompense éternelle, qu'ils auroient pû perdre dans un agréable commerce du monde. Vous direz un jour plein de joye dans le bonheur qui vous est préparé que Dieu a bien fait toutes choses Dieu seul sait combien je m'intérese à tout ce qui vous regarde.

# LETLRE CXL

### Sur le même sujet.

T'Ai apris Monfieur par une lettre de \*\* comme Dieu continue de vous afliger. On ne peut y prendre plus de part que je fais. Je vois que Dieu vont vous sanctifier par les croix les plus fenfibles & par la perte de ce que vous avez le plus cher. C'est dans ces ocasions qu'il faut donner à Dieu les témoignages de l'amour qu'en a pour lui par un abandon entier à routes les volontés. Abraham ne faorifia qu'un enfant, & Dieu fe contenta même de sa bonne volonté: mais Dieu vous en fait facrifier continuellement doux. Ce facrifice eft d'autant plus fort, que la durée en est plus longue. Je comprends bien la douleur que peut avoir un Pére de voir sans cesse devant ses yeux des objets si afligeans: mais moins Dieu vous épargne plus il vous fait voir combien il vous aime, & qu'il vous a chuisi pour vous rendre un homme felou fon cœur; car nous ne devons pas douter que

les aflictions de cette vie n'en soient

les plus grandes marques.

2. Confolez vous donc, mon cher Monsieur, dans la volonté de celui qui fait tout pour sa gloire & notre bien, qui se glorifie par notre destruction, qui faura bien rétablir dans l'éternité ce qu'il nous ôte dans le tems. Je vous avoue que les coups dont yous êtes frapé m'unissent bien intimément à vous. C'est la croix qui fait les vrais Chrétiens & qui forme cette societé admirable qui ne se trouve qu'en Jésus-Christ, & qu'on ne peut avoir que par la croix. Cest elle qui forme cette (a) nation qui n'eft qu'obéissance & qu'amour : obeisfance à tout ce que Dieu ordonne & fait de plus afligeant & de plus détruifant; amour, pour l'aimer d'autant plus qu'il nous aflige davantage. Confolez vous donc, Monsieur, dans la vue que Dieu vous donne les moyens les plus éficaces pour lui marquer votre amour dans ces ocasions de lacrifice continuel. Soyez persuadé qu'on ne peut être plus véritablement en Notre Seigneur que je le suis; Toute à vous.

( ) ( Book advil zing im entres land

## LETTRE CXIL

Consolation à une ame bien droite, chargée de grandes aflictions.

TE vous affure, mon cher Frére J en Notre Seigneur, que per-Ionne ne prend plus de part à vos aflictions que moi. Quoi qu'elles vous Toient causées par l'ennemi des hommes, Dieu s'en sert néanmoins pour vous purifier & rendre agréable à ses yeux. Lorsque votre ame sera entiérement purifiée, Dieu vous en délivrera; & vous verrez alors que (a) toutes les soufrances de cette vie ne doivent pas être comparées au poids immense de la gloire qui vous est préparée. Prenez donc courage. Lorsque les maux font plus grands & plus défespérés, c'est alors qu'ils sont plus proches de leur fin. Ne vous lassez pas de fouffrir. Le tems est court, Il faut (b) achever ce qui manque à la passion de Jésus-Christ.

Tome IV.

2. La foufrance vous rend l'objet des complaisances de Dieu. Il vous regarde comme fon Fils bien - aimé. Je vous affure que je vous regarde avec respect portant les livrées de notre Capitaine, & que vous m'êtes infiniment cher en lui. Je vous envoye la bénédiction du Pére, du Fils & du S. Esprit. Je prie notre Seigneur d'être votre force & votre consolation. Lui, qui est venu pour détruire le prince du monde, & l'esprit de ténébres, lui, qui est venu éclairer tout homme venant au monde, chafse de chez vous l'esprit malin! qu'il devienne votre vie; afin que cet esprit n'ait plus de pouvoir ni fur l'ame ni fur le corps. Qu'après tant d'affictions, il vous rende la vie comme an Lazare, & vous retire du fépulcre; Amen, IESUS!

### LETTRE CXIII

Bonheur des enfans mourans en bas âge, purifiés qu'ils sont par le sang de sésus-Christ. Mérite infini de Notre Redemteup. J. E crois que vous ne doutez pas, mon cher frère en Jésus-Christ. qu'étant aussi unie que je la suis avec vous, je ne m'intéresse à tout ce qui vous arrive, & que je n'aye pris beaucoup de part à votre afliction, & à celle de Mad. votre chére épouse: mais je ne faurois plaindre les enfans qui meurent lorsqu'ils ont eu le bonheur de ne point perdre l'innocence de leur Bateme. Ils sont affures d'une éternité bienheureuse; & souvent Dieu acorde à la foi de leurs parens de les tirer du monde, de peur que dans la fuite le monde ne les corrompe. Il est certain que s'ils ont aimé Dieu , quoique dans un si petit âge. cela n'a pas laissé d'avoir du mérite devant Dien. Mais dès qu'ils sont sauvés, quoique leur capacité foit beaucoup, moindre que celle de ces grands Saints qui ont porté le joug du Sejgneur un grand nombre d'années, ils ne laiffent pas d'être parfaitement heureux & parfaitement contents, tout leur vuide étant rempli

2. Pour ce que vous me demandez, si la vertu des pénes es des méres n'in-flue pas sur les enfans? nous voyons

K 2

quelquesois les enfans des Saints être fort méchans, & les enfans des méchans devenir des Saints. Le sang de Jésus-Christ, que vos ensans ont reçu par le Batème, est si grand, si mini, si ésicace, si étende, qu'ils n'ont pas besoin d'une autre instuence. Il est vrai que pour l'ordinaire les ensans des Saints ont un grand avantage soit par la bonne éducation, soit par le bon exemple, soit sussi parce que Dieu a égard à la soi des parens, & l'osrande qu'ils lui sont de ces mêmes ensans lorsqu'ils sont mis au monde.

3. Il y a eu quelques Péres de l'Eglife qui ont cru, que dans des malheurs imprévus qui faisoient mourir
quelquesois des enfans lorsqu'on les
portoit au Batême avant qu'ils sussent
batisés, la soi & la charité des parens
(a) pouvoit leur apliquer le sang de
Jésus-Christ au désaut du Batême :
mais ce sentiment n'est pas généralement reçu. Ce sont de ces choses qui
sont cachées dans les secrets de Dieu,

<sup>[</sup> a ] que auffi été le fentiment de quelques faints ames fort delairées de la lumiere de Dieu.

& qui ne se verront que dans l'éternité: mais pour vos enfans qui ont été batifés en Jésus - Christ, qui ont en tout l'avantage de l'aplication du fang de Jésus Christ & des sentimens tels que vous me les avez décrits autrefois, vous ne devez que vous réjouir de ce que Dieu les a trouvés dignes de fuivre l'Agneau fans tache, la robe qu'ils ont recue au Batême n'ayant été souillée par aucun péché. Nous fentons la privation de nos enfans, & nous ne sentons point, affez la joye & le bonheur qu'ils possédent; mais il faut que notre foi perce tous nos fentimens . & nous réjouir de ce qu'ils sont allés les premiers dans un lieu auquel nous aspirons, & esperons d'aller. The good and any sep

4. Pour ce qui est des passages du (a) Traité du Purgatoire que vous raportez, ils doivent s'entendre pour les enfans comme pour les adultes. D'où vient que Jésus Christ aimoit tant les enfans? c'est qu'ils étoient dans cette simplicité & innocence com-

r

t

S

9.

i

e?

<sup>(</sup>a) C'est un Traité qui se trouve dans le second Volume des Opuscules spirituels de Madame Guien

muniquée par le sang de Jesus-Christ même : & il nous les donne comme un exemple de l'étar simple dans lequel nous devons vivre. Tout dépend de l'aplication du fang de Jefus-Christ; puisque sans ce sang adorable toutes nos vertus ne seroient que des vertus de Philosophes, & non des vertus Chrétiennes. Nous avons en Jéfus-Christ une rédemption & un mérite si furabondane, qu'il est inutile d'en chercher ailleurs qu'en lui ? & une ame qui connoit un peu Jesus-Christ, seroit bien fachée d'avoir un mérite qui lui fat propre! & fi elle en avoit, elle le référeroit promptement à Jesus-Christ pour ne voir que lui en tout, & lui devoir toutes choses. Je vous salue & Mad. votre Epouse de tout mon cœur. l'ai été fort malade, & je suis encore obligée de me fervir de la main d'un enfant qui est ici movion ai someque. es-entires comores noun

### LETTRE CXIV.

Les aflictions sont l'épreuve de l'amour & de la fidélité tant de Dieu envers nous, que de nous envers Dieu & des uns envers les autres.

1. T'Ai apris l'état où vous êtes; & J mon cœur loin d'être resserré par l'afliction, est dilaté par la joye, Jamais mon cœur ne fut si uni au vôtre. Demeurez donc une victime de la Providence par un entier abandon, puisque Dieu vous choisit, pour prendre en vous ses délices. Il fait bien ce qu'il veut faire de vous, & il faura tirer fa gloire de tout. Dieu se sert de ce que les hommes apellent imprudence pour nous conduire à ses fins, & pour éprouver la pureté de notre amour. Celui qui s'abandonne à lui fans reserve dans les occasions les plus fâcheuses, lui donne le plus grand témoignage qu'une créature lui puisse donner d'un amour sincère. C'est le traiter en Dieu que d'en user de la forte: c'est devenir en Jesus : Christ l'objet de ses complaisances. O mon cher Frére, loin de vous porter compassion je vous porte envie. La paix du cœur & la résignation changent les tourmens en délices.

2. Dieu soutient à proportion des maux qu'il fait sousrir, soit que ce soutien soit perceptible ou non. La parfaite résignation, qui est fille du

pur amour, foutient seule dans l'état le plus sec. C'est alors une paix séche, un non-trouble : mais lorsqu'il plait à Dieu avec cela d'envoyer les eaux rafraichissantes de fon onction, que ne foufriroit - on pas? la mort même deviendroit un Paradis de délices. Mon cœur vous en dit plus mille fois que ma plume; & je vous donne le rendez-vous dans celui du divin Maitre. C'est dans ce coeur que rien ne pourra jamais nous féparer de la charité de Dieu qui est en Jésus-Christ: Je vous dirai avec le même Jésus-Christ quoique je sois bien indigne de le dire: (a) Cum ipjo jum in tribula. tione. Soyez la couronne de notre bon Maître; car sa couronne la plus précieuse est composée de ceux qui sont à lui fans réserve. Il vous veut être toutes choses. Si j'osois je dirois que je vous porte dans mon cœur. Dieu foit beni à jamais: Amen!

Andrew Server and the not remain

<sup>[</sup>a] C. à d. Je fius avec hui dans la tribula-

## LETTRE CXV.

S'abandonner à Dieu sans raisonnement, par l'Oraison de soi, suivant la voye de la volonté, par où nous vient la vérité & la conduite de Dieu même. Avis contre une ruse subtile de la nature. La voye intellectuelle difére de celle de l'Amour.

J. TE ne fuis point fachée, mon cher F. en Jésus-Christ, de vous avoir atrifté pour des momens, quoique je l'aye fait fans dessein, & par une pure permission divine', afin que jeusse un témoignage plus assuré de votre foi. Je n'ai point douté de votre fincerité, puisque c'est cette même fincérité qui m'a uni si étroitement à vous des les premieres lettres que j'ai recues de vous : mais il m'a paru en même tems que quoique le fond de votre cœur fût très droit, vous vous laiffiez un peu trop aller au raisonnement. Lorsqu'on est accoutumé à raifonner, on raifonne fans s'en apercevoir; & comme le cœur est simple & droit, on ne comprend pas que R 5

l'esprit raisonne sous prétexte de chercher à s'éclaircir. Dieu veut qu'on aille à lui, non par une claire connoissance, qui n'est pas pour cette vie; mais par un abandon aveugle, se fiant à lui au dessus de toute raison, conjecture, doute, crainte, &c. C'est à quoi Dieu vous apelle. De plus, c'est qu'il est sûr, que Dieu vous donnera, ou par lui-même ou par d'autres, dans le moment actuel, ou pour la conduite présente, les lumieres actuelles des choses dont vous aurez besoin; mais non une lumiere anticipée, qu'il ne vous seroit que médiocrement utile.

2. Votre oraison est bonne, & très bonne, puisqu'elle retombe dans la volonté: c'est ce que les uns apellent simple regard, d'autres, contemplation, & que j'ai apellé, oraison de soi. Si cette oraison est sans espèces, quelles qu'elles soient, elle éléve l'ame au dessus d'elle-même, en un certain sens: mais ce qui se passe dans la volonté, qui est l'amour, quoique l'ame ne paroisse pas si élevée, est pourtant le plus court chemin; parce que c'est par le moyen de la volonté qu'on trouve le centre & l'union essentielle, au

lieu que par l'autre vove de simple regard, ceft un plus long circuit mais comme le vôtre retombe dans la volonté, il est très bon; car tout dépend de l'amour.

3. Dieu est esprit, & il s'unit à l'efprit par la foi aidée de cette contemplation de simple regard. Mais il est un esprit d'amour & de vérité, & c'est l'amour qui produit la vérité: & quoique la vérité soit propre à l'esprit, elle s'infinue néanmoins dans la volonté par l'amour; ce qui est d'autant plus étonnant que la volonté étant une puissance aveugle semble ne devoir rien découvrir. Dans les chofes naturelles c'est l'esprit qui est éclairé, & la volonté ne fait que choisir ce que l'esprit lui propose : mais dans les furnaturelles la véritable lumière est donnée par la volonté, ainsi qu'il est écrit; (a) Goûtez & voyez, & non, Voyez & goûtez : car l'amour est un feu ardent & lumineux ; en échaufant pour ainsi parler, il éclaire. Il est donc certain que tout s'opére par la volonio té, la réunion dans le centre & la fortie de fois sainto fair a miney stab

4. Ne donnez point à votre esprit la liberté de raisonner : il faut le tenir en bride. Ce n'est point agir en bête; mais felon le procedé de la foi. qui en nous rendant bête en aparence, nous instruit merveilleusement. Une simple parfane instruite de cette forte feroit honte aux plus grands Docteurs. Laissez donc tout raisonnement sur les voves de Dieu & ne le conservez que pour les afaires. Fiezvons à Dien au deffus de votre raifon. Abandonnez vous à lui fans réferve. Jésus Christ est un guide affiré. Il ne vous égarera pas quoique vous: marchiez la nuit & fans flambeau : car il est hi-même votre voye; il est votre lumiere , lumiere de vérité , qui éclaire tout homme venant au monde de l'intérieur & de la régénération. Il est la vie de celui qui veut bien mourir à son propre esprit & à son So 1-MEME ......

5. Car mon cher F., on raisonne fans s'en apercevoir: on est curieux: de voir le chemin par lequel Dieu conduit & les routes par lesquelles on doit paffer, fans croire que cela soit: de la forte. Vous allez bien : c'est

affez pour vous d'en être certifié, marchez dans un abandon aveugle & un amour nud. Lorsqu'il vous vient des doutes, marchez toujours, vous fiant à Dieu au dessus de tout, & non à vos propres démarches. Ce procedé lui plait infiniment & gagne son cœur : car c'est la plus forte preuve que vous puissiez lui donner de votre amour que cette confiance aveugle. J'espére que Dieu vous assistera de plus en plus, & vous rendra propre à tout.

pourrez: & au milieu de vos ocupations un petit regard amoureux luis
dira tout sans rien dire. Il saut aller à Dieu bonnement, petitement,
simplement. Dieu ne chicane point.
Le cœur qui l'aime est affuré d'ètre
aimé de lui. Il est simple avec les
simples; & un cœur ensantin est tout
ce qu'il veut. La lettre qu'on avoit
jointe à la vôtre n'étoit point pour
vous, elle avoit été écrite à un autre. Bon courage : il est quelquesois
utile que nous soions exercés; maiscette même main qui tue, vivisie.

7. Je dois néanmoins vous avertir d'une ruse de la nature, que l'amo

de la meilleure volonté ne découvre presque jamais elle - même que bien tard: C'est qu'il y a certains, endroits où elle se retranche & qu'elle cache à l'ame avec un extrême foin. Un homme droit & sincére ne s'en défie pas; parce qu'il diroit fans peine des défauts qui sont plus considérables, qui font même quelque honte à dire; parce qu'allant fort droit, il fe surmonte en cela avec courage. Mais ·lorsqu'on touche certains défauts que la nature a dérobés à notre vue par le soin qu'elle a pris de se cacher, elle en a une peine fourde, un certain dépit secret qui lui donne du dégoût pour des avis qui ne quadrent pas à nos lumieres, & elle se cache de plus en plus avec un extrême soin fans qu'il foit possible à l'ame de la découvrir. L'unique remède à cela est un simple aquiescement à ce qu'on nous dit & dont nous nous croions très éloignés. Croire les autres audessus de ce que nous croions voir & fentir de nous, cela s'apelle non seulement être dans la foi, mais agir en foi. Si le défaut qu'on nous dit n'est pas en nous, cet aquiescement

ne coute rien, & rend petit & humble: s'il est en nous, nous voions la nature qui se cantonne pour se cacher. Alors nous exercons une foi pure au dessus de nos lumieres & de nos sentimens, ce qui fait que Dieu nous éclaire de ce que nous ne voyions pas auparavant & que nous croyions ne pas avoir.

8. Je prie Dieu qu'il vous donne l'intelligence & de ce que je vous dis & aussi de la diférence de la voie purement intellectuelle d'avec celle de l'amour fruitif, comme parlent les Mistiques; parce que la volonté s'écoule en Dieu par l'amour. Ceux qui ne marcheroient que par l'esprit, quoique purifié en aparence, ne peuvent arriver en Dieu que par le moien de la volonté, ni mourir parfaitement à eux-mêmes que par elle. Il en faut toujours revenir là. Mais allez votre chemin jusqu'à ce que Dieu vous éclaire lui-même de ce que je vous dis. Ceux qui marchent comme dit le Pére (a) que vous citez, que je n'ai point lû, mais qui est conforme à

<sup>(</sup> a) Le P. Jean Evangelifta.

d'autres mistiques conduits par cette voie purement intellectuelle, ne sortent point de la sphère des puissances. Ils décrivent ce cercle avec grand fruit; mais ils n'arrivent pas au point centrali. Il ne faut pas consondre les voies; mais nous contentant de celle que Dieu nous donne, aller à lui par le renoncement continuel. Je le prie qu'il vous soit toutes choses. Je vous suis en lui & pour lui entiérement aquise.

#### LETTRE CXVI

De l'excellence de la voie de la foi nue; Es qu'elle dispose es conduit l'ame au plus pur amour.

NR. \*\* m'a lu la lettre que vous lui avez écrite, qui m'a fait beaucoup de plaisir, y remarquant les démarches de la grace dans votre ame par la voie de la foi nue, qui est assurément la meilleure, la plus suré, & la plus glorieuse à Dieu. Toutes les autres voies semblent s'atribuer quelque chose de ce qui apar-

Kent au fouverain : mais celle-ci non feulement lui restitue toutes les usurpations que l'amour propre lui avoit fait faire ; mais de plus, elle met l'ame dans une expérience si fonciere & fi réelle de ce qu'elle est néant & péché, qu'elle est bien éloignée de vouloir dérober à Dieu sa gloire. Elle demeure dans fa place, qui est le rien; étant contente de ce même rien, elle est ravie que Dien possede tout, & le trouve bien mieux en lui qu'en foi - même. Ce que nous avons de propre se doit perdre. Soions ravis que le bien retourne en sa place, qui est Dieu; & que le rien demeure dans le rien.

2. Plus l'ame avance dans la fois pure & nue, plus elle éprouve la délicatesse de l'amour pur & généreux, qui bien loin de s'atribuer quelque chose de ce qui est à cet Etre suprême, lui donneroit même tout ce qui seroit sien si par impossible on avoit quelque bien qui, n'apartint pas à Dieu. Plus la foi est nue, comme je vous ai dit, plus l'amour devient délicat : c'est une suite nécessaire. Je ne comprens pas les personnes qui se croiant

dans la foi nue, veulent toujours retenir pour eux-mêmes quelque chose de ce qui est à cet Etre suprême, & ne veulent pas le facrifier, aussi bien que tout ce qu'ils font, à cet Etre inamuable, qui mérite un amour si fouverain, qu'on ne doit avoir qu'un regard fixe sur le Bien-aimé, & ne nous laisser point d'yeux pour nous regarder nous-mêmes. Il est dit dans le Cantique que (a) l'Epouse a blesse son Epoux par un de ses regards: c'est-à-dire, que son regard étant touiours fixe & direct fur ce divin objet, atire fon amour & fa tendresse fur nous. Plus nous aimons Dieu purement, plus il nous aime; parce que nous l'aimons comme il veut être aimé, par un amour qui ne retourne point fur foi-même, & qui n'a aucun égard pour soi.

3. Je vois par votre lettre que Dieu vous apelle à l'amour le plus parfait; & c'est une des plus grandes graces qu'il vous puisse faire. Cet amour est rigoureux dans sa persection: car il ne travaille qu'à détruire son sujet,

<sup>[</sup> a] Cant. 4. vf. 9.

& il lui ôte tout ce qu'il croioit avoir, même pour lui plaire; enfin il le met à nud, & le dépouille si absolument, qu'il ne lui reste rien. Non content de cela, il le détruit & le confume : il ne veut pas qu'il le possède, mais qu'il soit perdu en lui comme en sa dernière fin; & c'est où aboutissent toutes les abfences de l'amour : ses

fuites, ses cruautés aparentes.

4. Il se sert de la foi pour faire tous ces dégâts dans l'ame, afin que ne s'apuiant sur quoi que ce soit, elle soit obligée de se perdre fans resfource dans fon Bien fouverain. C'est où je vous atens; c'est où je vous fouhaite: ce sera alors que ni la distance des lieux ni la diférence des climats ne nous empécheront point de loger en même lieu. Je prie Dieu qu'il achéve en vous ce qu'il a commencé, & me recommande à vos bonnes priéres, & je ne vous oublierai pas devant Dieu, non plus que Madame votre chère Epouse.

Ce cale let vo de li la velle

his comic de 1 de Od. On le conce hop man hounted to percubed a

# LETTRE CXVII

Babandonner à Dieu est la meilleure direction.

'Ai vu la lettre du cher \*\*. Quand il auroit pour Directeur un faint du Ciel, il ne lui diroit rien antre chofe que ce qu'il fait, qui est, de s'abandonner à Dieu sans reserve, & de se conduire par son Esprie. Tons les hommes sont des apuis semblables aux roseaux, qui se caffent & transpercent la main de ceux qui s'y apuient. Je le trouve heureux de ne rien chercher hors de Dieu: car que trouveroit - il? Si ce sont des conducteurs humains, ils ne pourroient qu'empêcher l'œuvre de Dieu : si ce sont des personnes éclairées de l'Esprit de Dieu, ils lui conseilleront sans doute de s'abandonner à Dien , & de le laisser le maître de fon intérieur.

2. Ce que j'ai vû de lui là deffits m'a donné de la joie. On se consie trop aux hommes, & pas assez à

THI

Dieu, quoiqu'il soit écrit: (a) Malheur à l'homme qui se consie à l'homme; &, que (a) celui qui se sonsie à Dieu ne sera point trompé. Je le salue, & le bon \*\* avec ses contpagnons, aussi bien que Mr. \*\*.

#### LETTRE CXVIIL

Oubli de soi - même pour ne regarder qu'à Dieu, pour être rempli de ses humieres, de sa présence & de ses opérations vivisiantes & consommantes.

nême pour ne plus penser qu'à Dieu en lui-même & pour lui-même. Regardez comme une tentation tout souvenir de vous, tout retour vers vous sous bon prétexte : mais avancez toujours vers votre sin sans retourner en arrière. Désaites-vous de tout préjugé, de tout ce qui est passe & à venir, asin que votre esprit & votre cœur soient remplis de Dieu seul. Il remplira votre esprit de ses pures lumières pourvà

<sup>[</sup>a] Jerem. 17. vf. 5. [b] Pf. 24. vf. 2. 3.

que vous n'en admettiez aucune autre; & votre cœur non seulement de ses dons & de sa présence perceptible, mais de lui-même : il parlera à votre cœur, non avec des paroles distinctes, mais par son opération vivisiante.

2. Afin que cela foit de la forte vous voiez qu'il faut lêtre dans un vuide absolu de pensées & d'opérations, de vues de connoissances. Dieu est un Dieu de présence. Entrons dans ce moment éternel où il n'y a plus de passé ni d'avenir, ou l'avenir paroit présent, & non en éloignement. Enfin, mon cher E. il faut entrer dans un pais nouveau, où Jé-fus-Christ vous conduira lui-même si vous vous abandonnez à lui fans referve. Ne vous mèlez non plus de vous que si vous n'étiez pas : C'est le moien que Dieu achéve en vous fon œuvre. Il le fera, non à votre mode, mais à la sienne. Je vous porte dans mon cœur , vous & vos amis. call and II tunt dies sims

chrit de fos pures lundieres pourvà

#### LETTRE CXIX.

Perdre tout pour se perdre en Dieu.

I E n'aurai point de repos que je ne vous aie perdu avec moi en Dieu pour toute l'éternité. Mais que les vues, les prévoiances éloignent de cela! Je connois un homme qui dit: je ferai cela; j'écrirai de telle & telle maniere : il ne dit cela que parce qu'il est homme : s'il étoit enfant, il ne préviendroit pas d'un instant le moment divin, qui lui feroit faire bien plus surement les choses que toutes les prudences prévoiantes, où il y aura toujours de la méprife. Cependant il faut perdre cela & bien d'autres choses pour entrer dans le moment éternel qui est Dieu même.

2. Il y a bien de la diférence de voir les choses en lumière, ou voir la lumière en la lumière même. O amour, enseignez vous - même mon cher F., purifiez jusqu'aux plus petites dissemblances: consumez toute restriction, afin qu'il puisse s'écouler en vous comme une eau pure; dont

il ne reste rien dans le vase après qu'elle a été répandue! O mon Amour, que rien n'arrête, que rien ne sépare ce qui ne peut se perdre en vous que nous ne soions réduits en unité, puisque vous voulez vous servir de ce pauvre canal où il n'y a plus que vous-même en vous-même pour vous-même!

### LETTRE CXX.

Oublier tout : pour ne s'ocuper que de Dieu.

M On cher F. oublions tout ce qui nous concerne pour nous jetter à corps perdu entre les bras de l'amour facré. Laissez absolument tout le passé dans l'oubli, & redevenez une nouvelle créature en Jésus-Christ. N'écoutez ni les hommes, ni les démons, & j'ose dire, ni les Anges mèmes s'ils vouloient vous porter à l'amour de votre propre excellence; ce qui est impossible. Ne dérobez rien à Dieu; mais ne cherchez uniquement que sa seule gloire. Tout ce qui

qui nous regarde ne mérite pas de nous ocuper un moment. Ocuponsnous uniquement de lui, & laissons tout le reste à sa providence. Je vous embrasse, mon cher F. des bras du divin petit Maitre. Ne l'oubliez ja-mais, & vous serez heureux.

#### LETTRE CXXL

De diverses tentations qui acueillent les ames de divers états. De l'abandon à Dieu, & de l'usage du Moment PRESENT en cet état, qui veut, que sans autre certitude actuelle & sentie en s'abandonne à Dieu comme un petit enfant à sa nourrice. Insertion d'une lettre excellente d'un grand Sorviteur de Dieu sur cette matière.

M On cher F. le très cher \*\*.

m'a envoié une partie de vos

tre lettre, où je vois plusieurs questions & dificultés, & une certaine
confusion & mèlange d'états.

rence d'une ante perdue en Dieu,

retournée dans sa fin après avoir été régénerée, ou plutôt, en qui le vieilhomme a été détruit pour être faite une nouvelle créature en Jésus-Christ, à une ame qui est encore en chemin

d'y arriver.

La premiere n'est pas sujette, comme la derniere, aux fugestions de l'ennemi : & le Démon craint beaucoup ces ames - là pour bien des raisons. Quiconque n'est plus sous la tirannie du vieil - homme, n'est plus aussi sous celle du Démon, duquel ils connoissent bien les ruses; c'est ce qui fait que les démons les craignent: & la moindre tentation (que leur feroient ces esprits malins,) seroit repoussée par Jésus-Christ même comme il le fit dans le désert, où voulant être tenté pour notre instruction, il nous aprit en même tems la maniere de terrasser notre adversaire. Il y a des ames très consommées à qui Dieu fait porter des tentations pour en délivrer leurs fréres, lorsqu'elles se livrent à Dieu pour le prochain après que Dieu leur a inspiré de le faire. Il n'est nullement question ici de cela. Ces ames font si rares, & si précieu-

j

11

P

in

la

Ot

m

ses aux yeux de Dieu, que ce seroit l'ataquer que de les ataquer. & le Démon ne s'adresse point à elles. Il faut donc bien se donner de garde de faire de tous états le même.

2. Pour les ames qui sont en voie, & qui ne font pas arrivées à leur fin, il faut qu'elles marchent dans l'abandon à Dieu sans vouloir qu'il fasse à tout moment des miracles pour leur conduite: car le plus grand de tous les miracles seroit cette certitude de faire toujours la volonté de Dieu dans les plus petites bagatelles, dans tous les événemens singuliers de chaque jour. Cette conduite seroit bien - fujette à l'illusion. Qui dit abandon, ne dit pas certitude. La volonté de Dieu est que je m'abandonne à lui; il m'y exhorte en cent endroits de l'Ecriture. Je m'abandonne dans mon intérieur, ne désirant autre chose sinon de lui laisser faire dans mon intérieur tout ce qu'il lui plaira & en la maniere qu'il lui plaira, lumiére ou ténèbres, facilité ou impuissance, consolation ou douleur. L'abandon extérieur est de faire à chaque moment dans un esprit repose tout ce

qui se présente à faire à chaque moi ment, ne songeant qu'à remplir ce moment dans sa volonté selon l'état où il nous a apellés, sans nous amuser à anticiper l'avenir sur des choses qui n'arriveront peut être jamais. Celui qui se contente de remplir son état dans le moment présent, sans s'ocuper d'autre chose, est toujours tranquile; il fait la volonté de Dieu remplissant l'état où il l'a apellé à chaque instant, sans penser à autre chose: (a) à chaque jour sufit son apal.

3. C'est donc une très grande faute de s'ocuper de l'avenir, au lieu de faire usage de ce moment présent, auquel consiste tout notre bien; & quiconque sait se contenter du moment présent, vit très heureux. Son ame est toujours reposée, & est plus propre à discerner ce que Dieu veut d'elle. Cela lui donne une certaine légéreté & souplesse qui fait que Dieu la remue facilement comme le moindre petit zephire remue une seuille : car l'inspiration du Seigneur est d'une

<sup>(</sup>a) Matth 6. vf. 34

è

t

.

n

13

rs

eu

à

re

on

11-

de

t,

&

10-

OII

lus

eut

ine

ieu

in-

e :

inc

extrême délicatesse; il faut être reposé pour la discerner: (a) Dieu
n'étoit, dit l'Ecriture, sur la communication de Dieu à Elie, ni dans le
tremblement de terre, ni dans le grand
vent, ni dans le seu, mais dans un
petit vent presqu'imperceptible. Vous
ne sauriez donc vous tromper en saisant à chaque moment ce qui se présente à faire dans votre état & condition; & c'est l'ordre de Dieu sur
vous.

4. Il s'agit à présent de changer d'état; & cela a besoin d'un conseil plus marqué. J'en conviens; & je croiois vous avoir donné le conseil le plus juste: mais l'ocupation de l'avenir a fait que vous ne l'avez pas remarqué. C'étoit premiérement, que la solitude étoit contraire à votre tempérament, & que vous sous foufririez encore plus de tentations étant hors de vos emplois, que dans vos emplois: c'est tout dire. Je vous avois mandé de plus, que si vous avois mandé de plus, que si vous aviez assez de courage pour suporter l'épreuve du Seigneur, vous demeurassiez dans le

<sup>[4] 3.</sup> Rois 19. vf. 11. 12.

célibat, fans songer à vous marier : mais je vous avois prié en même tems, de vous exposer devant Dieu dans un entier dégagement de toutes pensées, de toute inclination, de tous panchans, afin que Dieu pût vous incliner du côté qu'il lui plairoit. Il faloit pour cela ne songer qu'au moment présent. Au lieu de cela, vous vous êtes laisse gagner au raisonnement pour l'avenir : vous vous êtes embaraffé l'esprit de ce qu'il faudroit faire; que si vous restez dans les charges, il faut vous marier pour une infinité de raisons. Si Dieu vouloit un mariage de vous, étant abandonné à lui, & vous laissant au moment divin, ne voulant que sa gloire, il auroit préparé lui - même les choses, vous faifant trouver lorsque vous y penseriez le moins une femme selon son cœur. Si Dieu ne veut de vous qu'un nombre de domestiques, il vous en fera trouver de convenables; & quand même vous auriez quelque chose à soufrir, qu'importe? l'abandon au moment présent règle toutes vos dificultés. Que si vous n'avez pas assez de courage

pour porter l'état d'épreuve où Dieu vous tient, & que Dieu vous donne une femme, ce sera à cause de voitre soiblesse. Il faut vous désier de vous-même; mais ne vous désiez jamais de Dieu.

5. Choisiffez des deux partis, de celui où vous êtes ou de celui qu'on vous ofre, celui où vous serez le moins embarasse, où vous aurez plus de moiens de servir Dieu, & enfin où il vous inclinera le plus. Dieu vous a mis où vous êtes sans l'avoir cherché; vous connoissez votre Maitre, & vous êtes connu de lui; il faut que la même Providence vous en tire, ou que vous soyez assuré d'avoir moins d'ocupation auprès de \*\*\*. Laissez vous donc conduire à Dieu je vous en prie. Mais comment connoitrez - vous ce que Dieu veut si vous vous ocupez de l'avenir, & entaffez raisons fur raisons dans votre esprit? si vous vous laissez en proje aux réflexions? Le parfait abandonné bannit tout cela, & ne songe qu'à faire à chaque moment ce qui lui est marqué par la providence. Ce moment devient éternel, il met l'ame

dans une certaine stabilité qu'on ne peut avoir sans cela, & dans un grand

repos d'esprit.

6. Quand on dit, qu'il n'y a aucune certitude en cette vie, on l'entend d'une certitude absolue de faire la volonté de Dica. Mais moins je fuis certaine en moi, plus je suis afsurée par la foi & par l'abandon à celui qui voyant le désir sincere que rai de faire sa fainte volonté, me la fait faire infailliblement, quoique d'une maniere cachée : car de vouloir qu'à tous les instans du jour pour chaque action indiférente vous avez une certitude, cela est impossible. Allez bonnement, confidemment, & yous irez furement. Allez fans vous arrêter & vous amuser autour de vous. Allez par ce moment divin, qui vous fera faire incessamment la volonté de Dieu sans témoignage sensible que vous la faites. C'est un chemin sur & racourci; c'est le chemin de la paix. Allez toujours, jusqu'à ce que vous trouviez un chemin barré.

Je vous parle, mon cher F. simplement, ne pouvant faire autrement. Je ne vous fais point d'excuse: cela est indigne de Dieu. Je puis vous assurer que vous ne m'incommoderez jamais. Laissez avec simplicité de cœur les livres dont vous citez les endroits, sans trop raisonner: Dieu vous en donnera l'intelligence. Croyez moi en lui pleine d'intérêt pour sa gloire en vous, asin qu'il acheve son œuvre.

Amen, Jésus!

6

S.

13

le

15

a-

1-

U-

n-

nt.

la

7. Je dois encore vous dire pour votre consolation, que lorsqu'une ame est déterminée d'être à Dieu, comme la vôtre, qu'elle a travaillé à renoncer à sa propre volonté, & qu'elle est par ordre de Dieu dans un état; tout ce qu'elle fait à chaque moment dans cet ordre, où Dieu l'a mise, (suposé la détermination de faire toujours la volonté de Dieu, & l'aimer,) je dis que cette ame fait alors infailliblement la volonté de Dieu, même dans les moindres choses de son état. quelque petites qu'elles paroissent. Car l'homme s'étant faussement persuadé que la volonté de Dieu doit être dans des chofes extraordinaires, ou marquée volonté de Dieu par des fignes finguliers, la cherche toujours où elle n'est pas pour lui, & ne la cherche pas dans les choses où elle est, qui sont celles qui sont naturellement dans son ordre, même les plus petites & naturelles dans l'état où il nous a mis: & faute de faire usage du moment divin, on passe toute sa vie à chercher la volonté de Dieu lorsqu'on l'a par cet ordre divin aussi facilement

que l'air qu'on respire.

8. Lorsque vous serez affuré de cela, du moins que vous le croirez sur l'affurance qu'on vous en donne, vous yous trouverez dans un pays nouveau; & serez changé en un autre homme; & au lieu de chercher loin de vous ce que vous avez tout proche, vous ferez usage de ce que vous avez. Il me semble, mon cher F. que vous faites comme Hagar, (a) qui cherchoit de l'eau étant proche de la fontaine; ce qu'elle n'aperçut que lorsque l'Ange lui eut ouvert les yeux. Je souhaite être cet Ange pour vous. Désalterez - vous à cette fontaine du moment divin ; & si vous êtes affez heureux pour paffer en Dieu & vous y perdre dès cette vie, vous verrez

<sup>(</sup>a) Gen. 21. vf. 19.

que ce même moment, qui vous doit être à présent volonté de Dieu, vous sera Dieu.

9. Il seroit aise de vous faire voir comment les événemens extraordinaires de la providence viennent comme naturellement. Nous le voyons en Jésus-Christ, où, après cette solemnelle ambassade de l'Ange pour la reconciliation de l'homme avec Dieu par l'incarnation du Verbe, le reste arrive comme naturellement, quoique très furnaturellement & par un ordre tout divin. La Sainte Vierge ne choisit point l'étable par humilité pour mettre au monde ce Dieu-Enfant, ni pour le faire naître en Bethléem; ce qui étoit ordonné de toute éternité, selon que l'Ecriture l'avoit manifestement déclaré, comme il devoit venir de David, & naître dans fa ville. (a) Bethléem, tu n'es pas la plus petite des villes de Juda, puisque de toi doit naître le Sauveur d'Ifrael. Comment cela se fait - il? Dieu n'envoye point d'Ange pour dire: Allez en Bethléem; mon fils y doit naître; mais il fe fert d'un

to toldems congregated by made, a col

e

n

S

C

ii

la [-

x.

S.

u

ez

15

ez

<sup>(4)</sup> Mich. 5. vf. 2.

ordre extérieur de l'Empereur, par où il faloix que tous ceux de la maison & race de David allassent s'y faire inscrire. La pauvreté de Marie, jointe à la prodigieuse quantité de monde qui arrivoit en Bethléem, obligea Marie & Joseph de se retirer dans une étable, n'ayant pas d'autre lieu, & étant presse par le terme de mettre au monde ce Sauveur de tous les hommes.

10. Convainquez - vous donc une bonne fois, que pour faire la volonté de Dieu, il ne faut point chercher les choses extraordinaires; mais suivre Pordre immuable de sa providence. De croire qu'une personne éclairée de la lumiere de Dieu le sera toujours pour vous conduire extraordinairement & pour démêler sa volonté dans tous les événemens, c'est ce qui ne se trouvera jamais dans une personne droite, qui ne veut pas donner sa propre perfée pour une révélation de Dieu. Caril y a des personnes qui parce que Dieu leur a fair connoître la vérité de certaines chofes, pensent qu'il faut qu'il la leur fasse toujours connoître de même, & qui apréhendent qu'on les crois moins à

s'ils ne se servent pas à tort & à travers de leurs pensées pour la signifier. Ceux qui demandent la volonté de Dieu veulent de même qu'on la leur dife toujours de cette forte : Mais ces personnes sont facilement trompées du Diable. Nous voyons qu'Elifée dit à Giézi: (a) Laissez venir cette Sunamite: Dieu m'a caché son afliction. La fainte Vierge (b) cherche son cher Fils par tout, Dieu lui ayant caché qu'il fut dans le Temple. Jésus-Christ laissant agir en lui le mouvement naturel de la faim, (c) cherche des figues, & n'en trouve point; & mille autres choses de cette nature. Contentons nous du moment divin.

r

e

e.

a

\*

es

-

.,

13-

i

eu

es

lui à Enfin le plus sûr est de vous tenir en la présence de Dieu sans choix, panchant ni inclination. J'espère que Dieu inclinera la balance selon sa sainte volonté. Je vous envoye une lettre d'un grand [†] Serviteur de Dieu qui est mort il y a plusieurs années. Il étoit ami de Mr. de Bernieres, & il a été mon Directeur dans ma jeunesse.

<sup>(</sup>a) 4 Rois 4. vf. 27. (b) Lue 2. vf. 44. (c) Matth. 21. vf. 18, 19. [†] Mr. Bertot.

[ Cette lettre va suivre immédiatemens après celle-ci, qui continue comme s'en suit.]

II. Une ame abandonnée est en la main de Dieu comme un enfant entre les mains de sa nourrice qui le tient par la lisiere: elle le laisse jouer avec les autres enfans, aller & venir, le tenant toujours néanmoins d'une maniere, que souvent l'enfant n'aperçoit pas qu'on tienne sa lisiere; mais si cet enfant fait un faux pas, il s'aperçoit alors qu'il est soutenu par la main de sa nourrice, qui l'empêche de tomber. Il court dans un chemin uni; fa nourrice le suit, & le tient, ce semble, très foiblement & comme par jeu: mais s'il veut aller de côté ou d'autre & qu'il prenne un mauvais chemin, alors elle se sert avec force de la lisiere pour le faire retourner d'un autre côté. C'est de cette maniere que, comme dit l'Ecriture, nos (a) ames font en la main de Dieu. Dieu nous laisse faire toutes les fonctions naturelles de notre état lorsque nous sommes véritablement abandonnées à lui,

<sup>(</sup> a ) Pf. 30. vf. 16,

& même il prend plaisir à nous les voir faire; puisque c'est lui qui nous a mené dans ce chemin, comme la nourrice y a conduit ou porté l'enfant. Ce chemin est l'état ou la condition où on nous a mis: il nous laisse suivre la droite raison, & faire de moment à autre ce qui doit remplir ce même état, cet emploi, ou cette condition, selon l'ordre de sa providence: mais sitôt que nous nous égarons le moins du monde, il nous donne un coup de houlette, comme il est dit du bon Pasteur; ou plutôt, il nous retire par la lisiere, & nous fait prendre un autre chemin : il nous foutient lorsque nous bronchons. On ne s'aperçoit que dans les ocasions importantes qu'il nous tient & nous conduit : du reste, il nous laisse agir, ce femble, tout naturellement, comme la nourrice laisse jouer l'enfant, le tenant toujours néanmoins: mais remarquez qu'il ne s'aperçoit de son affistance que dans le besoin pressant.

min parce que sa nourrice l'y a mené, comme nous sommes dans un état que nous n'avons pas choisi par ca-

price, mais par l'ordre de Dieu. Nous sommes en sa main autant que nous lui fommes abandonnés: il nous laisse agir, aller, venir, fans nous dire fans ceffe; C'est moi qui vous conduis; fans même que nous fassions réflexion à cette conduite, & fans que nous nous difions fans-ceffe; Eft-ce Dieu qui me conduit? Il lui est plus glorieux de s'en fier à lui fans toutes ces atentions. Le petit enfant ne regarde pas fanscesse si sa nourrice le tient : il s'en fie à elle, & la trouve au besoin, comme l'Ecriture nous affire que (a) les veux & le cœur de Dieu sont apliques fur Pame simple & qui se fie à lui. L'enfant marche confidemment, parce ou'il marche simplement, fans atention & fans retour. La nourrice semble l'oublier, & s'apliquer à d'autres fonctions; mais elle ne fut jamais plus atentive qu'alors: Dieu semble quelquefois nous oublier; & c'est alors qu'il nous conduit par tout le foin de fa providence.

13. C'est pour cela qu'il est si avantageux de s'en sier à lui & de nous 1

ł

p

<sup>[</sup>a] Pf. 32. vf. 18.

oublier nous-mêmes : plus nous nous oublions, plus même nous espérons contre l'espérance, plus nous nous confions sans sujet sensible de nous confier; plus fommes nous en affurance, comme la nourrice prend d'autant. plus de soin de l'enfant qu'il est moins en état de se soigner soi-même, & qu'il est plus abandonné entre ses mains. Lorsque l'enfant est mené par sa nourrice, il ne retourne pas incessamment la tête pour voir si elle le conduit : il ne s'en informe pas, mais se laisse à son soin, sans souci de soi, & dans un entier oubli de ce qui le (\*) conferve. Lorsque l'enfant, devenant plus grand, fort de cette premiere simplicité, & qu'il ne veut pas que sa noursice le tienne par la lisiere, qu'il crie & se dépite , & qu'il veut marches seul, la nourrice le laisse faire pour le corriger; & alors il tombe & fe bleffe. Lorsque nous voulons nous servir de notre raisonnement, nous sortons de la simple & petite enfance & de l'abandon entre les mains de Dieu; & c'est alors que nous faisons de faux pas, que nous tombons même; &c

L

i.

ce

1-

n-

es

us

el-

ril

fa

an-

DUS

<sup>(\*)</sup> Peut-être, concerne

nos chutes nous sont utiles pour nous faire retourner dans la voye de l'abandon, dans la désiance de nous - mêmes, rentrer dans la simplicité enfantine, nous sier à Dieu au dessus de toutes nos vues, pensées, & raisonnemens.

14. Dieu nous laisse faire de fausses démarches; parce que nous nous fommes retirés de l'abandon, que nous avons voulu trop d'affurance, que nous nous sommes livrés trop à notre raisonnement. Ce raisonnement rend la conscience perplexe & timide, comme nous voyons cet enfant, qui s'est retiré de la main de sa nourrice, aller d'un pas chancelant & timide, tomber ensuite; au lieu que lorsqu'il étoit mené par la lisiere, & qu'il se laissoit entre les mains de sa nourrice, il couroit de toutes ses petites forces, badinoit & jouoit dans sa simplicité. Il faut aller à Dieu avec un cœur étendu. plein de confiance : la simplicité & l'abandon dilatent le cœur. David disoit : (a) Lorfque vous aurez étendu mon cour, je courrai dans les voyes de vos préceptes.

[a] Pf. 118. vf. 32.

1-

e

1-

3

3

e

d

-

t

r

-

t

t

t

9

1

15. La crainte, l'hésitation, le doute, resserrent d'autant plus le cœur, que la simplicité le dilate; parceque Dieu est simple avec le simple. Celuilà est simple qui se confie absolument à Dieu, & qui ne s'imagine pas même que sa confiance puisse être d'issue: c'est celui là qui plait à Dieu : au lieu que la défiance lui déplait beaucoup. C'est avoir de la défiance que de s'inquiéter pour soi - même. C'est traiter Dieu plus mal qu'on ne feroit un très honnête homme : car lorsqu'on le croit tel & habile, nous lui remettons nos afaires entre les mains, & nous vivons en affurance, perfuadés qu'elles ne peuvent mal aller puisqu'il en prend foin. Cette confiance l'oblige à redoubler ses soins; au lieu qu'une défiance marquée par un trop grand foin de voir comme il conduit notre afaire; lui déplairoit beaucoup, & la lui feroit négliger.

16. (a) Ayons des fentimens du Seigneur dignes de sa bonté: ne nous défions jamais de lui; il ne nous trompera pas. Rien ne m'aflige plus que la défiance. N'est-ce pas se défier.

<sup>(</sup>a) Sag. 1. vf. 1.

que de vouloir des certitudes? C'est pourquoi Jésus-Christ aimoit les enfans, & nous assuroit que [a] le roiaume des cieux étoit pour ceux qui leur ressembloient. Il n'y a rien de plus abandonné qu'un enfant: il se laisse nourrir, conduire & gouverner, n'aiant non plus de soin ni de souci de soi-même que s'il n'étoit pas au monde. O si nous étions de cette sorte, que nous serions chers à Dieu! Je vous souhaite tout à lui sans réserve. A Dieu.

Lettre d'un [b] grand Serviteur de Dieu, dont il a été fait mention dans la précédente, sur la même matiere, est de l'état où l'on trouve que Dieu est toutes choses en tout.

n Otre Seigneur m'a donné une si forte pensée de vous écrino re, qu'il m'a falu y succomber, afin de vous dire la certitude que sa

<sup>[</sup>a] Marc 10. vl. 14.
[b] C'étoit un Saint Gentil-bomme nommé
Monsieur Bertot, dont on a plusieurs untres Lettres qui n'ont pas encore été rendnes publiques.

bonté m'a donnée de votre état instérieur, & de ce que vous devez paire pour y être constamment fidelle.

est dans votre ame, & que l'état qu'elle a est de lui. Vous devez en ètre très assurée, & par cette certitude vous tenir serme nonobstant les incertitudes, les obscurités, les divagations de vos puissances, & généralement tout ce qui peut vous arriver qui vous pourroit donner lieu de douter, & ainsi vous solliciter à retourner aux actes, aux pensées & autres aides, qui sont de saison dans les commencemens, quand l'ame va à Dien, & qu'elle n'y est pas encore arrivée.

le

25

2,

en

ne ci-

in fa

me

et-

2. "Votre ame commençant d'ètre " en Dieu, elle y sera & subsistera " en obscurité, en croix, en boule-" versemens continuels, & en une infinité de vicissitudes que vous expérimenterez que Dieu amène avec " lui; afin que l'ame par ce moyen " se déprenant d'elle-même peu à peu, " se perde & se laisse en la main de " Dieu, qui lui est inconnue,

3. " L'ame allant à lui , & faisant par conséquent usage de ses puisfances, s'en aproche & s'avance vers lui par le moyen de ses intentions saintes, de ses actes, & du reste, qui sert à élever ses puissances, & les terrir attachées à lui par , un million de retours & autres exercices, que l'ame pratique utilement & faintement, & fans quoi elle feroit vagabonde & oisive. Mais dès austi-tôt que l'ame commence d'entrer en Dieu, cet usage des puis-, fances par les moyens susdits commence de ceffer : & l'ame n'a qu'à se laisser, non par actes, mais par état; qu'à s'abandonner, non formellement & en produisant un abandon, mais en se laissant en Dieu où l'on est, c'est à dire, se laissant à la croix, à la peine, & généralement à tout ce qui lui arrive de moment en moment, & qui pour lors lui est & devient Dieu. Il sufit qu'elle se laisse & qu'elle soufre telles choses; & tout cela lui devient Dieu affurément, fans intentions , (particulieres,) fans actes, ni au-,, tres chofes, fi non se laisser perdre,

31

23

23

99

39

20

foufrir & agir comme l'on est de moment en moment : & en pour-suivant de cette maniere, l'ame trouve à la suite que tout est si bien fait, que rien de mieux ne se peut ni n'a pû être pour son bien & pour la gloire de Dieu en elle.

4. " Comme mon ame voit clairement la vérité de ce que je vous dis , qui est général à toutes les ames qui font affez heureuses que d'ètre à Dieu, je vous pourrois dire une raison de ce procedé, qui assu-, rément convaincroit toutes personnes favantes ou autres gens d'ef-, prit; mais cela feroit présentement hors de raison. Il vous sufit que " je vous dise en simplicité la vérité " de l'état que votre ame porte, & aussi ce que vous y devez faire sim-, plement, fans quoi vous n'iriez pas " droit, & feriez de grands circuits, , ne faifant peut-être pas en plusieurs années ce que vous pouvez faire en un jour en vous laissant simplement & en abandon dévorer, perdre, &, à la suite, consommer au Mo-MENT des croix, providences, & » généralement de tout ce que Dieu

8

r

t:

-

to

18

1-

3 5

-

ordonne, quel qu'il foit, & en quel que maniere qu'il voes arrive, ce qui alors vous est Dieu; vous y laissant & abandonnant de moment à moment; d'où découlera la prudence & la sagesse pour faire ce qu'il sera bon de faire autant que vous vous laisserez possèder par cet heureux moment, lequel vous fera autant avantageux, que les croix & les peines vous feront dévorantes, pénibles, & vous perdant. Cela sera votre oraifon, votre préparation la Ste. Communion, votre action de graces, & votre présence de Dieu durant le jour. s. " Quand l'ame est dans les puisfances, si élevée qu'elle soit, il faut qu'elle ait un emploi d'actes & des objets de présence de Dieu, un ob-

qu'elle ait un emploi d'actes & des objets de présence de Dieu, un objet à l'oraison, & le reste qui est de l'état des puissances. Mais, comme je vous l'ai dit, quand par dénuement & simplicité l'ame tombe en Dieu, elle devient sans objet: & ce quelle a à faire & à soufrir de moment en moment, lui devient Dieu, & véritablement lui est Dieu. Heureuse une ame qui est apellée

" de fa Majesté pour cette grace! Car elle trouve le moyen de jouir de Dieu sans moyen, par où Dieu peu à peu lui devient toutes cho-" ses, & toutes choses lui deviennent Dieu. Si bien que dans la , vérité, si elle est fidelle, le Para-, dis commence dès la terre; non un Paradis de gloire, mais un réel & " véritable; puisque l'ame a Dieu & , jouit de Dieu véritablement; mais " en croix, en perte, en nudité & " en obscurité de foi; ce qui est l'a-" vantage de la vie présente : d'au-, tant que de cette maniere Dieu est en l'ame un moyen fans moyen, à chaque moment, qui donne & " est Dieu, sans fin ni mesure : & ainsi fans être autrement dans le » Paradis, l'ame jouït de Dieu d'une maniere si facile, & si avantageuse pour son augmentation & son acroif-" fement, qu'il n'y a rien en la vie " qui ne lui foit & ne lui puisse être "Dieu, (fans que jamais deux mo-" mens de sa vie soyent semblables en jouissance de Dieu,) quoiqu'il ne paroisse à l'ame & aux personnes qui conversent avec elle que Tome IV.

e ytt ill a like . a a nu clus let lie . re.

, croix, foufrances & une vie affez " commune, à la reserve qu'elle est pleinement contente & fatisfaite de chaque moment de sa vie en ce

, qu'elle a à faire ou soufrir. 6. " Si je pouvois vous exprimer somment tout est Dieu à une telle , ame, arrivée en ce dégré de fim-" plicité & de nudité, & comment par conséquent l'ame pour tout exer-, cice & moyen n'en doit avoir que de se laisser & se perdre, non par acte, mais ayant, faisant & foufrant seulement ce qu'elle a à faire & à foufrir; & que de cette maniere Dieu est & vit en elle & par ,, elle; cela vous furprendroit. Il y auroit infiniment à dire sur ceci: " mais il fusit que je vous dise ce , peu, asin que vous vous ajustiez à " ce que Dieu demande de vous & qu'il vous présente: & si votre ame ,, est fidelle aux pertes, aux croix, ., & généralement à être, à faire & , à foufrir ce que vous aurez de mo-" ment en moment, vous trouverez " la vérité de ce que je vous dis, & " infiniment davantage. Car tout cela , étant Dieu, comme en vérité i

93

23

", l'est à une telle ame, il y a une suite ", de providences surprenantes, com-", me, Dieu aidant, je pourrai vous ", le dire à la suite.

" le dire à la fuite. 7. " Je prie Notre Seigneur de vous " donner fa lumiere pour compren-" dre dans sa vérité ce que je vous , dis: car la raison purement humai-" ne, ou bien éclairée d'une lumiere " des puissances seulement, ne peut " entrer ni pénétrer ce mistere. Dieu " seul peut le revéler; & affurément " c'est une révélation divine qui n'est pas pour tout le monde. Quoique les croix, les foufrances & les providences pénibles de la vie soyent , faintes, & fanctifient les ames qui en font faintement usage, elles ne font & ne deviennent pas Dieu finon aux ames qui par dénuement " & perte de leurs puissances en foi, " font devenues simples & nues, & " ainfi commencent de trouver Dieu " non dans l'éternité de gloire (car " elles n'y font pas,) mais dans le " moment où elles sont; ce qui est " un commencement d'éternité à tel-" les ames. Et cela est si vrai, que , je crois que jamais aucune ame n'a

r

:

à

&

10

٠,

8

0-

ez

&

la

il

", trouvé Dieu par la perte de soi, ", qu'au moment qu'elle a commencé ", de le trouver, elle ne l'ait trouvé ", par le moment présent de ce qu'elle ", a à faire ou soufrir, tout ce qui est ", dans son état & condition lui deve-", nant Dieu véritablement en réelle ", & véritable jouissance, sans sin ni ", mesure.

" Jésus - Christ étant sur la terre , quoique Dieu, étoit crucifié, pei-" né, & le reste, qu'il a porté: aussi " une telle ame jouit de Dieu, & a .. Dieu en croix & foufrances. Je dis , plus: toutes les ames n'étant pas en , tout femblables, elles n'ont pas tou-,, tes des croix & des foufrances. Il y en a dont la vie est affez commune. . Cela n'importe : ayant Dieu, le , moment de ce qu'elles ont à faire ou , à foufrir, ou pour mieux dire leur moment, leur est Dieu véritablement, quel qu'il foit: car nous ne ,, devons jamais ajouter ni ôter à l'ordre de Dieu, tel ordre étant ce qui , nous est Dieu. Je le dis encore une , fois, que si les ames savoient cet " avantage, (suposé le don de mourir & se dénuer, ) elles ne cesseroient

99

99

39

" d'être fidelles; car affurément étant " arrivées à tel dégré de trouver Dieu, " pour lors la vie présente leur devient " infiniment heureuse; car tout leur " devient Dieu.

i

re

1-

Hi

a

lis

en

u-

y

ne.

le

ou

Pur

ole-

ne

or-

qui

une

cet

ou-

ent

8. " Soyez donc fidelle, & que chas " que moment vous soit infiniment ,, précieux pour en faire usage comme " je vous l'ai dit : ce qui est infini-" ment à considérer : car retourner aux " puissances pour peu que ce soit dans , cet usage, est une perte sans remé-" de, & par conséquent infiniment de " conséquence. Remarquez bien que " quand je vous dis, que le moment " de ce que vous avez à faire & à sou-" frir devient Dieu, & est Dieu à une ", telle ame qui en fait l'usage susdit . " j'entends que tout ce qu'elle a à faire " ou à laisser, si petit & naturel qu'il " foit, comme le travail, la conver-" fation, le boire, le manger, le dor-" mir, & le reste d'une vie sagement " raisonnable, est Dieu à telle ame, " & qu'elle doit être & faire ces choses " dans les mêmes dispositions sans dis-" positions, car c'est par état. Vous " m'entendez; & toute ame de ce dé-" gré m'entendra affurément : & com-

" me vous ne faites que commencer. , dans plusieurs années vous m'enten-, drez Dieu aidant tout autrement : , car telles expressions, qui paroissent " du grec & de l'arabe fans la lumiere , divine, quand on yest, paroissent .. & deviennent si manifestes, que le , Soleil n'est pas si évident ni si clair que ces chofes le deviennent aux , ames. On n'a de la peine & les choses ne sont pénibles que durant le tems que les ames font en elles mê-" mes. Il est vrai que durant ce tems-, là on fait les choses à force de bras, " & que l'on gagne fon pain à la fueur de son visage: mais quand on fort de foi, & que l'on commence de trouver Dieu, tout devient si aise, si fa-" cile & si clair, que l'on trouve par " expérience la vérité de ces paroles, " (a) Mon joug est leger. 9. " Je dis cela pour exprimer que

" ce qui est au commencement obscur, " devient facile, quoiqu'en croix, per-, tes & morts continuelles, telles cho-,, ses étant le bonheur & la béatitude ,, de la vie présente selon le dégré que

" la divine volonté les donne & les or-

<sup>(</sup>a) Matth. 11. vf. 30.

donne: car, comme j'ai dit, il n'y " a que le point & le moment de l'or-" dre de Dieu qui fasse la vérité & l'ex-" cellence de cet état. Or plus la di-" vine volonté donne de croix, & au-" tres choses pénibles, plus aussi Dien " est donné excellemment. Mais cette " excellence n'est pas dans le choix de " l'ame, c'est affez qu'elle soit conten-, te du moment de l'ordre de Dieu. , en la maniere que les bienheureux le , font dans l'éternité, où un faint " bien moindre en gloire est pleine-, ment content de ce qu'il a, sans , avoir aucun désir de la sainteté des , autres. Ainsi en est-il des ames qui " font heureusement en Dieu des cette " vie. Elles y sont & y subsistent par , l'ordre de Dieu, & c'est affez pour " être en Dieu & pour être contentes. 10. " Mais ce divin ordre est infini-" ment diférent ; & c'est ce qui cause " la distinction & la diférence des ames n en Dieu en cette vie. Car ce divin " ordre donnant des croix, des fou-" frances & autres choses pénibles à une ame, en un dégré plus relevé qu'à une autre personne, qui est par " ordre de Dieu dans une vie plus

e

-

-

r

le

.,

r-

ode

ue

11-

, douce, elle est aussi plus en Dien , que l'autre, & participe plus ex-, cellemment à fa divine Majesté: mais le choix d'avoir plus de croix, ou d'être d'une forte ou d'une autre, ne dépend aucunement que du divin ordre. Car pour peu que l'on y change, soit en augmentant ou en diminuant, ce n'est plus ordre de Dieu; ainsi ce n'est plus Dieu , à une telle ame ; mais bien chose fainte & vertueuse. Et ainsi il faut , conclure, qu'il n'y a purement que " le divin moment de l'ordre de Dien , fur l'ame, quel qu'il foit, qui lui , foit Dieu : tout le reste , fi faint qu'il " puisse être, est vertu, ou fainte pra-, tique; mais non effentiel.

" De là vous voyez la conféquence " d'être fidéle en tout pour non seulement ne point perdre un moment de l'ordre de Dieu, quel qu'il foit, " mais austi pour s'y perdre & s'y abandonner fans referve : car pour , peu que l'on rabaisse ce divin or-" dre, on déchoit autant de Dieu

" que l'on y est infidéle.

II. " Tout ceci, qui paroit, je , m'affure, dificile à comprendre aux

" ames qui ne sont point éclairées de " la divine lumiere, est cependant " si facile, que le Soleil n'est pas " plus clair ni facile à voir à nos , yeux corporels que ceci est facile à voir aux ames éclairées de la " foi en ce dégré d'avoir commencé , à trouver Dieu. Que cette divine " lumiere de foi en commencement " de fagesse éclaire l'ame d'une pau-, vre paisanne, elle la rendra capable de voir & d'entendre de telle maniere ce divin mistere (si caché " aux fages du monde ; quoiqu'é-" clairés de la doctrine de l'Ecole,) qu'elle verra ces choses plus clai-, rement que nos yeux ne voyent " les objets par le moyen de la clar-" té du Soleil, qui nous est si na-" turelle, & par laquelle nous voyons , très facilement & agréablement. Mais " en vérité, c'est encore ici tout au-, tre chofe; non feulement par la " beauté que la divine lumière dé-" couvre en Dieu, mais encore par " la maniere facile, aisée, & na-" turelle, s'il faut ainsi parler, avec , laquelle elle donne Dieu, & en , Dieu toutes choses. Car la lumiere

È

r

u

È

du Soleil est bien un moyen par lequel notre œil voit autant que sa capacité s'en sert; mais non en donnant la capacité même; & de plus, elle n'a ni ne fait voir ce qu'il découvre par fa clarté, que hors de lui, dans l'objet que vous regardez: Mais pour ce qui est de la lumiere essentielle, lumiere de foi en commencement de Sagesse. non seulement elle fait voir les choses en vérité; mais encore elle est elle - même la capacité même, nous la communiquant & nous la donnant : si bien que l'ame qui en est honorée, voit autant que sa lumiere est forte & pure, & non autrement, fa lumiere lui donnant & lui étant sa capacité, dans laquelle elle voit & jouit de ce que cette divine lumiere, qui lui est Dieu, lui découvre volontairement; non en objets & objectivement, mais en Dieu, où toutes choses ont vie, & font la vie. 12. Dans le commencement que " cette divine lumiere éclaire, & lors que l'ame par conséquent commen-

oce à voir de cette façon, elle est

fort surprise, n'étant pas son ordinaire maniere de voir; & elle
ne croit rien voir: car ceci est ténebres à l'égard de l'ame: mais
quand elle est fidelle à mourir à
soi & à sortir de soi en se quitant
soi - même, pour lors elle voit &
entend peu à peu ce secret, qui
ne se peut jamais voir ni découvrir que quand on est hors de soi,
& qu'autant que l'on tombe dans le
rien de soi.

13. , C'est ce qui fait que cette " maniere d'être & de voir n'est ja-" mais propre à notre vûe, ni à no-, tre propre être ; mais elle est très " facile quand nous perdons tout no-, tre propre pour être vivifiés & éclai-" rés par un principe vivifiant, qui " est cette lumiere de foi en sagesse , divine. Et ceci est la cause que l'a-" me qui commence à gouter & jouir , de cette admirable lumiere hors de " foi, n'a pas de ceffe, que peu à " peu elle n'en foit abfolument for-" tie. C'est pourquoi afin de lui cor-" respondre, elle tâche, peu à peu " & fans relâche de se simplifier & de " fe dénuer de son propre, soit en ac

n

11

1-

13

ce

ui

.9

re-

tes

ire

ors

en-

eft

, tes, intentions, pratiques & autres " choses, afin de s'ajuster de fon mieux à cette divine lumiere, qui lui de. vient toutes choses en toutes les cho-" fes qui lui arrivent, & qui lui font vraiment Dieu, dans lequel elle trouve tout par une-correspondance qui , lui donne la vie, & qui lui est vie: si bien que non seulement tout ce qu'elle a à foufrir & ce qui lui arrive, lui est Dien, & par consequent vie, & toutes choses en Dieu; mais tout ce qu'elle a à faire, dans son état foit petit ou grand, soit travail " ou prieres, tout lui est & devient , Dien d'une maniere qui la vivifie admirablement. Si elle prie même vo-, calement , foit en disant les prieres , d'obligation , comme les Prêtres le , S. Ofice, foit, comme les feculiers, les prieres de dévotion, sans s'apliquer , à des intentions ou autres difpolitions, , toutes telles prieres lui sont & de-, viennent vraiment Dieu: tout de même quand elle est en oraison, elle " eft en Dieu, & Dieu lui devient son oraison même, quoique très souvent , il ne lui paroisse que des obscurités & des distractions dans les sens.

", Ce divin ouvrage fe fait & est , seulement dans le centre de l'ame : par fois aussi il en peut réjaillir dans " les puissances; mais il faut être ar-" rivé dans un dégré d'une très émi-, nente communication pour que ce , qui rejaillit dans les puissances lui " foit Dieu: à la suite, cela est; mê-" me ce qui en rejaillit dans les sens ; , mais il faut être encore plus avancé. " C'est pourquoi, dans le dégré dont " nous parlons, ce mistère & cette " grace ne se passent & ne s'opérent " que dans le centre de l'ame , où , est Dieu, & où il opère en lui mê-" me : car cette partie de l'ame a cette rapacité, d'être & de le perdre en " Dieu fans que créature aucune y puisse entrer. C'est là où se font les " grands ouvrages; & c'est là où l'a-" me à la capacité d'être & de deve-" nir tout ce que Dieu veut. C'est là où elle ceffe d'être elle-même. , perdant son propre, étant & vivant n en Dieu, quoique son être ne se " perde jamais réellement, mais bien par une désapropriation qui la fai-" fant tomber dans le néant, la fait p être en Dieu véritablement.

1

It

)-

le

3,

er

S

e-

de

lle

nc

nt

14. " Ce que je viens de dire des prieres, est aussi véritable généra-, lement des actions, & cela jusqu'à » la moindre de celles qui font de Pétat & de la condition de cette heureuse créature tombée dans le néant d'elle-même. Ce qui est cause que telles créatures sont & devien-, nent infiniment fidèles à la moindre , action ou circonstance d'action que " Dieu veut d'elles dans l'état où Dieu les a mises, sans s'amuser à voir & regarder telles actions en " elles - mêmes pour en faire la diftinction par leur excellence propre, , telles actions en telles ames ne pre-, nant leur excellence que du prin-, cipe d'où elles viennent. Et comme , ces ames fortent d'elles-mêmes par , la mort de leur propre, Dieu en , devient vraîment le principe, & , ainfi, l'excellence & la grandeur; " si bien que la moindre leur est Dieu , même. Un pauvre artisan travaillant , à sa boutique, & honoré de cette " grace, a aussi bien Dieu, & chaque » petite chose qui fait dans son tra-" vail lui est autant [ou davantage] Dieu, que l'action la plus grande

" & la plus éminente d'un autre état, " pourvû que le principe foit plus excellent, c'est à dire, qu'il soit plus hors de foi - même & plus perdu en Dieu: car c'est de ce principe, & du plus & du moins en ce principe, que la grandeur des actions des diférentes personnes de ce dégré de grace & de lumiere de foi essentielle, prend sa diférence; & non des choses en elles-mêmes : ce qui trompe quantité d'ames, lesquelles ne fachant ce fecret, me-" furent toutes choses selon la grandeur & la sainteté qu'elles ont en elles - mêmes; & ainsi ne travaillant pas à mourir à foi pour trouver ce divin principe, elles demeurent toujours à chercher d'autant plus , avidement les choses que plus elles , leur semblent grandes & faintes en " elles-mêmes.

15. " Ce fut de là que Dieu vou-" lut tirer un faint homme fur la fin " de fa vie, comme il est raporté " dans la Vie des Péres, lequel étant " confommé dans les austérités & " grandes pratiques, & ne voyant " que leur grandeur & leur fainteté,

t

e

e

-

a dans laquelle il avoit vieilli, Dien , lui révéla un jour, qu'il allat dans , une ville, qu'il lui nomma, & , qu'il y trouveroit trois pauvres fil-, les lesquelles étoient dans une fain. , teté fans comparaison plus excel-" lente & plus relevée que la fienne, » & qu'enfin elles étoient felon son " cœur. Ce pauvre homme fut extrê-" mement touché; & étant très pé-" nétré du désir de plaire à Dieu, il " crût aussi-tôt qu'il trouveroit des " personnes d'une austérité , d'une " pénitence & d'une mortification inin finiment au dessus de la sienne : ce " qui l'humilia & le réjouit au même , tems; l'humilia, voyant qu'il avoit " fait toute fa vie ce qu'il avoit pû " pour se faire soufrir pour Dieu, & , que cependant il n'avoit pu encore trouver le moyen de se faire sou-" frir & de se mortifier autant que , Dieu désiroit ; le réjouit , d'autant " que ne fachant rien de plus faint , ni de plus relevé que ce qu'il avoit " pratiqué jusques là, il l'aprendroit , de la bouche même de Dieu, puis-" que sa Majesté divine le renvoyoit " à l'école de ces saintes filles. Il

3)

, alla donc en grande hate en cette , ville : il demande où demeuroient " ces faintes filles : mais comme elles , étoient fort inconnues , vivant à " petit bruit & très inconnûment, il , eut bien de la peine à les découvrir: enfin il les chercha tant, qu'il les trouva. Les ayant trouvées, il , s'informa d'elles quels étoient leurs " exercices & leur façon de vivre. " Elles lui dirent tout simplement & " fans façon, que pour leurs exerci-" ces elles prioient Dieu une fois le , jour, & ainsi se laissoient à la vo-" lonté divine pour faire tout ce qu'el-, les avoient à faire par l'ordre de " cette divine volonté. Que pour ce , qui étoit des emplois de leur vie, " Dieu les ayant fait naître pauvres, " elles n'avoient dequoi vivre sinon " en le gagnant : & qu'ainsi l'ordre de " Dieu étant qu'elles travaillassent pour " vivre, elles filoient tout le jour afin " de gagner à vivre; & que de cette " maniere elles passoient leur vie. Ce " faint homme après avoir entendu " tout ce discours, fut fort étonné, " ne trouvant nullement ce qu'il pen\_ " soit, & ne sachant pourquoi Dieu

e

e

t

1

it

it

6

it

II

, l'avoit envoyé à des ames si com. " munes & si peu relevées, & comment ce que Dieu lui avoit révélé , se trouveroit vrai, savoir, que ces » trois filles étoient plus relevées & plus faintes que lui, & que vraiment elles étoient selon le cœur de " Dieu. Le voila fort embaraffe si sa , révélation étoit vraye, n'en voyant , nulle marque. Cependant il disoit; " c'a été vraîment & affurément no-, tre Seigneur qui m'a parlé. Com-, ment comprendre ce mistère? Il » les interroge encore de plus; & el-, les, fans y entendre finesse, lui repétent tout simplement & humblement ce qu'elles faisoient sans mê-, me qu'elles l'entendiffent elles - mêmes, si non que leur cœur étoit pleinement content, & dans le re-, pos de leur centre; d'autant qu'il y a plusieurs ames simples lesquelles » jouissent de ce trésor sans savoir , fon prix; parce que cela ne leur , est pas nécessaire, quand on n'est , pas apellé à aider aux autres. Ce , bon homme est encore plus emba-», rasse que la premiere fois: car, comme j'ai dit, c'est un mistère que "Dieu doit donner avant qu'on le puisse comprendre. Enfin, Dieu lui fait voir, que ces pauvres filles étoient vraîment pleines de Dieu par la mort d'elles-mêmes, & qu'ainsi, elles faisoient seulement ce que Dieu demandoit d'elles dans l'état où il les apelloit, mourant véritablement, à tout, ne vivant que par l'ordre, de Dieu, qui leur étoit marqué par la divine providence de leur condition.

" Etant éclairé de cela, il vit que " vraîment le principe de leur vie & " de leur opérer étoit Dieu, perdues " qu'elles étoient dans le bon plaisir , divin , qui les vouloit telles , & " non autrement; & de cette ma-" niere ayant perdu tout mouvement " & tout desir dans l'ordre divin, & " ce divin ordre leur étant devenu " toutes choses. Ce faint homme étant " éclairé de ce divin secret, fut fort " étonné, & il découvrit, qu'il vo-" yoit la fainteté des choses, mais " non Dieu en ces choses; ce qui " étoit cause que son cœur foisonnoit " en désirs, & qu'il n'avoit pas plu-, tôt fait une austérité ou une sainte

it

2-

y

es

ir

ur

ft

Ce

a-

n-

ue

» pratique, qu'il étoit dans l'impa-, tience d'en avoir une autre; & que , de cette maniere son ame étoit in-, finiment multipliée dans les bonnes » & faintes choses, la fainteté émi-, nente devant cependant se trouver », dans l'unité parfaite en repos véritable. Une lumiere donne jour à , une autre lumiere; & il remarqua, , (ce qu'il n'avoit jamais vû) que , fon ame étoit extrêmement multi-, pliée & agiffante, & que celles de , ces simples & pauvres filles étoient », dans un calme & une unité admi-, rable. Ce qu'il ne pouvoit voir au , commencement que comme fort , commun , ( le regardant en soi-" même ), ses yeux étant ouverts, ,, il le voit si divin, qu'il ne s'en peut " contenter ; & il seroit bien demeure ,, toute fa vie à admirer l'intérieur " très petit, mais infiniment grand, de ces ames divinement éclairées. Cette source divine l'énivra & le , charma tellement, qu'enfin étant . contraint de s'en retourner en fa ,, folitude pour faire comme elles en ,, son état, il les quita en frapant sa " poitrine. Hélas, disoit - il, ma vie

99

99

29

99

29

" s'est passée parmi les saintes créatu-" res; & voila qu'aujourd'hui j'ai trou-" vé Dieu, & le fecret de le trouver de plus en plus jusqu'à ce que sa " divine Majesté me fasse mourir cor-" porellement! J'ai présentement le moyen de le trouver, mourant à " moi spirituellement. C'est donc vous, chére mort, qui serez le principe " de mon bonheur, & qui ferez l'em-" ploi de ma vie. Je ferai ce que Dieu " voudra de moi dans ma solitude; " mais fans atache, ni empressement. " Je ne le ferai pas comme mon prin-" cipal; mais comme l'accessoire, qui " fera une suite de la mort à moi-" même, vivant plus de l'ordre de " Dieu sur moi que je n'ai fait jus-" qu'ici : car j'ai toujours vécu de ces " faintes choses, bien plus que de " Dieu en ces faintes choses. Ce faint " homme charmé de ce bonheur, ren-" tre tout de nouvean, comme l'on " dit, dans le ventre de sa mére, " se rendant vraiment simple, & se " simplifiant peu à peu, afin que for-" tant insensiblement de soi, il trou-" vât Dieu, le vrai centre de fon cœur, & la fin & le repos de tous

ıt é

ır

s. le

nt fa

en fa

rie

, fes desirs. Ce qu'il fit avec tant de " plaisir, ou plutôt avec tant de cœur. " qu'il alloit & voguoit admirablement " dans l'Ocean de la Divinité tout " d'une autre maniere qu'il ne faisoit , par l'éfort de ses bras; comme l'on " voit en jettant les yeux fur de petites nacelles qui font conduites & " animées par des avirons, & ces " grands vaisseaux qui ont le vent en " poupe & à leur aise; les unes font très peu de chemin & très dificilement, & les autres en font beau-" coup fans presque aucun travail, & même fans y pemfer. 16. " Ce faint homme n'a pas été de cette maniere; l'histoire nous

27

22

22

53

20

le seul éclairé divinement & instruit de cette maniere; l'histoire nous en fait voir encore quantité d'autres: mais ceci peut suffire & servir pour faire voir la lumiere & l'esprit qui n'est pas découvert dans de telles histoires, rien n'y étant décrit que le matériel, entendu de diverses personnes selon la lumiere & le dégré où elles sont, & qui aproche plus ou moins de telle grace.

Nous lisons dans les Chroniques de quelque ordre, d'un Religieux

, qui étoit fort simple & d'une in-" clination fort candide, que fans y " penser, & sans aucune réflexion, il faisoit à tout moment des miracles; " tout ce qui le touchoit en faisoit " autant : ce qui mit fort en peine " fon Supérieur, (mais non lui, car " il n'y pensoit & n'y réfléchissoit pas), " d'autant que ce Supérieur remar-" quoit bien que ce Religieux étoit " fort simple, fort obéissant & fidéle " à faire ce qui étoit de son obliga-" tion; mais que pour le reste, il " étoit dans un très grand repos, & " fans rien d'extraordinaire; de telle " maniere que ne paroissant que com-" me un homme du commun à ce " Supérieur, celui-ci ne favoit que ju-" ger de ce qui pouvoit être la cause " de telle grace. Dans cette peine il " va trouver ce Religieux, & lui com-" manda par la fainte obéissance de " lui dire ce qu'il faisoit pour être la " cause de tels miracles continuels. Il " lui répondit tout simplement, qu'il " n'en favoit rien non plus que lui; " mais que dans la vérité il ne s'y " amusoit pas; que c'étoit à Dieu à " faire ce qu'il vouloit, & qu'il n'y

é

it

15

U-

rir

ef-

de

lé-

de

ere

jui

ce.

nes

LUX

, prenoit nulle part : que pour lui, " il faisoit en tout, autant qu'il avoit de lumiere, la divine volonté; & " que ce divin plaisir étoit tout son " plaisir, & rien autre chose dans " la terre : que c'étoit cela même qui " étoit la cause pourquoi il étoit fait " comme ses fréres, & qu'il ne fai-" foit rien autre chose qu'eux. En-" fin ce Supérieur par la grace de sa , charge fut éclairé, & il vit claire-" ment, que ce n'étoit pas en la grandeur ou en la diférence des cho-" ses qu'il faisoit, que consistoit cette , grace de miracles continuels; mais " qu'affurément cette ame étoit per-, due à elle-même, & par là perdue , en Dieu, ne vivant & ne subsiss tant que par ce bon plaisir divin; & qu'ainsi c'étoit ce fonds & ce " principe qui étoit la source de cet " extraordinaire, & non un extraor-" dinaire d'actions & de soufrances: " ce qui fut cause qu'il le confirma and dans fon même dégré: Demeurez, , lui dit - il, en Dieu tel que vous , êtes: Vous n'en favez rien; il n'importe : & ne faites que ce qu'il yous fera faire; ce que vous recon-., noitrez

.,

-9

3

-23

"

29

23

2)

"

7)

7)

7)

33

3)

2)

23

10

noitrez par le mouvement paisible " de votre ame qui s'acordera admin rablement avec l'ordre de Dieu dans " votre condition. Cet inconnu habi-" tant [en vous,] & opérant ce que " vous faites, est le principe seul de , tous ces miracles. C'est affez : vi-" vez fans réflexion; car ces choses " n'étant pas votre ouvrage, vous " n'avez que faite d'y penfer : c'eft à " Dieu qui les fait d'en avoir foin. " Ce bon Religieux , fans autre réfle-" xion, continua d'être, de foufrir " & de faire ce que Dieu vouloit de " lui au moment, & par là Dieu étoit , en lui & faifoit par lui toutes ces , merveilles. En d'autres Dieu y eft, " y vit & y opére; mais cela dans " une obscurité & une incertitude " affez ordinaire, finon que ce Dien , caché, mais vivant en l'ame, en " laifle fortir quelquefois certains éclairs " qui marquent la grandeur & la divine présence. Ces éclairs ne sont pas pourtant l'effentiel de l'état, mais bien des choses qui suivent affurement tel état ; specialement , quand la providence ne donne pas o des Directeurs dans le lublime de Tome IV.

ce

et

r-

::

12

Z,

us

ni'il

nez les certitudes sont moindres &

" moins fréquentes, le don du Di-

" recteur étant un très grand don, " qui a la fource de sa grace dans le

" divin mistère de la vie soumise de

3, Jésus-Christ à Nazaret: (a) Et il

, leur étoit soumis.

17. " Ces fortes de gens vivant & , jouissant de Dieu en Dieu, de Dieu , en toutes choses, & de toutes cho-, ses en Dieu, sont fort inconnus. Leurs exercices, comme j'ai dit, étant fort simples, & pour l'ordinaire n'étant que ce que Dieu demande dans leur état, Dieu s'en " reserve la connoissance & le plaisir, , de même que Dieu est auffi leur , seul plaisir, & ils ne trouvent guè-, res de plaisir ni dans les choses créées, ni dans les faintes pratiques. Toute leur inclination est de n'être , plus, ou le néant, afin que Dien , foit, vive, & ensuite agisse par eux, à son éternel plaisir. Cela fait qu'ils font très inconnus; & à moins que

Dieu ne s'en serve pour en certifier

2

Ü

23

20

33

23

D

20

3)

3:

sein autwah ein einelifereng int bereit

le

&

eu

0-

IS.

t,

dile-

en

ir,

ur uè-

**fes** 

les.

tre

ieu

ıx,

ils

que

fier

d'autres, il les laisse dans leur néant, auffi bien à leur égard qu'à celui , des autres. Il n'en va pas de même , des ames faintes dans les puissan-, ces , & dont la fainteté est éclatante. Elles ont plusieurs choses faintes & belles qui touchent & animent le commun, & elles font pour l'ordinaire en vénération : car le dessein " de Dieu est qu'elles soient honorées " dans l'Eglise, & qu'elles servent à " l'y faire honorer par les autres : mais , pour celles ci, qui vivent & qui habitent dans l'inconnu de Dieu. Dieu fe les referve pour lui, & l'é-, ternité sera leur jour & leur règne. " Et voila la cause pourquoi une in-, finité de Saints & de Saintes dont , la vie a été admirable & prodigieuse , de cette maniere [ cachée , ] feront n dans le tems présent dans un oubli n absolu 32 & qu'ils n'éclateront que , dans l'éternité feule.

18. " De plus (comme je vous ai dit, & comme il est vrai) ces ames, là sont déja ainsi dans le moment de l'éternité; car le moment de l'ordre de Dieu sur est Dieu, & ainsi leur est éternité. C'est pour,

quoi très-affurément, quand elles y , font beaucoup avahoées ; elles font dans le moment éternel des cette , vie , & par confequent elles font , du regne éternel, & non du pré-, fent, qui eft dans une viciflitude continuelle ; au fieu que ces ames . p étant & vivant du moment & par , le moment qui est Dieu , elles font & font toujours la même chose. quoique par l'ordre de leur vocation il paroisse qu'elles en fassent & en foufrent tant & de fi diferentes. Enfin c'est ce moment qui réunit tout, & qui fait tout trouver fans , le chercher ; (ce qui n'est pas de la maniere (a) présente) : Et ainsi ces ames ne font & ne vivent pas du tems, bien que dans la vérité elles foient dans le tems , & toutes femblables aux autres ; étant fon afables, communes & accortes avec les personnes qu'elles fréquentent, n'ayant rien de particulier qui les distingue i mais leur moment n'est a pas du tems, comme j'ai dit. STATE OF MON

2

23

33

33

20

25

<sup>(</sup> a) Ge qui, hors de cet état , n'est pas une

8

le

٠,

ar

nt

٠,

ca.

&

es.

nit

ans

de

infi

pas

rite

ates

fort

vec

nt,

les

n'eli

e une

19. " Que tout ceci ne vous éton-, ne pas. It sufit que vous mouriez o comme vous pourrez à vous-même , que vous foufriez & foiez comme Dieu vous fera être; & vous ver-" rez que toutes ces choses , sans fa-" voir comment, viendront en votre , ame , & qu'elle les trouvers en Dieu , à mesure qu'elle mourra & fortira , de foi. U n'y a qu'à se laisser peu , à peu dénuer, & ensuite se laisser " être le jouet de la Sagesse divine, " foutenant toutes ces choses en foi : , & affurément votre vous-même fe " perdant, vous trouverez Dieu, tou-, tes choses vous deviendront Dien; " & ainsi tout ce que je vous viens " de dire fe fera en vous. 20. , Recevez toutes les divines " lumieres qui éclatent & émanent de " cette fource, lesquelles seront pour , your faire woir ce qu'il y aura à

lumieres qui éclatent & émanent de cette fource, lesquelles seront pour vous faire voir ce qu'il y aura à corriger & rectisser en vous soit au dehors on au dedans; & l'exécution de cela doit être en la même maniere sussitiée; c'est à dire, en perte de votre propre, & non par ésort de vous même.

" Voila fans y penfer un long dif-

, cours , & beaucoup for l'état où " Dieu vous apelle, & où vous ne ferez pas fitôt arrivée. Allez, allez, à la bonne heure; & foiez forte & , constante; car je crois que ce que , je vous dis est très vrai , & que " vous en verrez la vérité si vous êtes fidelle. Ne vous étonnez pas si vous " trouvez ici plusieurs choses que vous ne compreniez pas entierement. Aiez patience: & peu à peu la lumiere divine & effentielle vous éclairera; & par l'expérience en la mort de vous - même vous verrez & décou-, vrirez ce que vous ne pouvez encore comprendre. ensive ever of sup so hear wills

I

U

q

9

p

a

hunni

il

tii

ap

m

27

no

fo

cit

### LETTRE CXXII.

Sur l'abandon à la conduite divine sans certitude particuliere. Inclination ou retenue que Dieu donne dans le moment actuel & nécessaire. Diverses sortes de présences de Dieu à l'ame, & la plus intime, dans le fond, audelà des puissances. De l'union divine, qui surpasse la capacité de l'ame.

# Abandon. Présence de Dieu, &c. 463

2

k

9

9

2

IS

15

Z

8

18

1-

ns

011

0-

les

е,

11-

vi-

10.

Ui ambulat simpliciter, ambulat confidenter. le vous affure, mon cher F. que votre lettre m'a un peu surprise, ne comprenant pas qu'un homme qui est à Dieu depuis si long-tems, s'arrête à tant de minutics, & veuille avoir des certitudes fur les plus petites bagatelles & fur les choses les plus ordinaires & les plus naturelles. Il faut avoir une intention droite de ne vouloir que Dieu & n'agir que pour lui, sans qu'il soit nécessaire d'avoir cette aplication actuelle & continuelle pour les petites choses de la vie. Vous agissez avec Dieu comme on fait avec les hommes de chicane, qui vous font un procès sur la moindre sillabe qui n'est pas bien expliquée. Dieu ne voitil pas le fond du cœur, & où tendent tous nos désirs? Dieu veut vous tirer de vous-même; & vous vous v apliquez fans fin! Comment peut on marcher par la foi nue, & vouloir avoir continuellement un flambeau qui nous éclaire? La foi nue & la certitude font deux choses plus oposées que le

<sup>[</sup>a] Prov. 10. vs. 9. Qui marche en simplicité marche en assurance.

ciel n'est à la terre. Marchez donc continuellement, sans vous tant regarder vous même. Il faut commencer par remplir les devoirs de votre état: & pour toutes les autres actions qui sont indiférentes, il faut agir bonnement & simplement, aller toujours son chemin, jusqu'à ce que vous rencontriez le chemin bouché; alors vous suivrez le sentier que vous trouvez de quelque côté qu'il vous méne.

2. Vous dites que vous voulez être abandonné, à Dieu; & [cependant] vous voulez qu'à chaque pas il vous rende raison des lieux où il vous méne, & pourquoi il vous y méne. Vous ne feriez pas ce tort à un guide que vous croitiez honnète homme; vous vous laisseriez conduire.

3. Votre premiere question est plus curieuse qu'utile. On pourroit donner trois signes pour connoitre si une ame est perdue en Dieu: Une entiere desapropriation; une impuissance de vouloir; un amour pur sans intérêt. Jai tant écrit de cela, qu'il n'est pas nécessaire d'en dire davantage.

4. Pour votre seconde dificulté,

quand il s'agit ou de changement d'état, ou de quelque chose de consequence, il faut consulter Dieu & vos amis que vous croiez les plus éclairés. Quand plusieurs choses se présentent à faire, il faut faire bonnement celles que vous croiez les plus preffées. Mais de croire avoir (la deffus) une certitude entiere de la volonté de Dieu, c'est ce que vous n'aurez jamais. Cela est trop contraire à l'abandon & à la simplicité. Tout le deffein de Dieu est de tirer les ames d'ellesmêmes & de leur propre raison; & vous vous y enfoncez toujours plus per vos raisonnemens, qu'il faut laisfer tomber absolument, sans quoi on demeure toujours indéterminé, plein de foi-même, rempli de tours & de retours, flotant & incertain; au lieu que par l'abandon & la simplicité on marche avec une aisance toute entiere. Toute connoissance de la volonté de Dieu est faillible quand nous voulons l'avoir par nous-mêmes: mais l'abondon entre les mains de Dieu avec une grande simplicité est ce qu'il y a de plus affuré en cette vie, parceque nous ne nous apuions mi fur aucune

S

13

e.

13

15

21

10

11-

11-

ns.

n-

2,

Y

vue, ni fur aucune connoissance, m fur auctine certitude, mais fur Dieu même, que nous voulons aimer de de tout notre cœur, & auquel nous nous abandonnons sans reserve. Dieu prend soin invariablement de l'ame qui se confie entierement à lui. Mais il faut une fois être persuadé que sa conduite sur nous est infiniment difé. rentes de toutes nos vues. Il le dit lui même; (a) Vos voies ne sont pas mes voies: & autant que le ciel es éloigné de la terre, autant mes vues es mes pensées sont diférentes des votres. Ne croiez pas que fentreprenne de répondre à tous vos raisonnemens: cela ne serviroit qu'à les entretenir, & ie voudrois de tout mon cœur les faire tomber.

1

1

1

ŀ

V

n

a

f

u

n

u

7. Pour la troisieme dificulté: La règle de ne se point ocuper de l'avenir est toujours certaine: car quand il arriveroit quelque accident, soit par la guerre ou autrement, sans m'en ocuper je prens mon parti dans le moment qu'il faut se déterminer, & j'agis simplement. Par exemple; il est

<sup>(</sup>a) Ifa. 55. vf. 8, 900 smort on 400 4

u

u

B

2

-

0

S

a

d

r

1

ł.

-6

permis, & même conseillé aux disciples dans la persecution de (a) fuir d'un lieu à un autre. Cependant dans le moment présent de la persécution il y en a eu une infinité qui font restés dans le lieu où ils étoient exposés à toute la tirannie des hommes; il y en a eu qui se sont présentés euxmêmes lorsqu'on ne les cherchoit pas. D'où vient cette diférence? C'est que les uns & les autres ont suivi dans le moment actuel ce que Dieu leur mettoit au cœur. Les uns s'en alloient craignant leur foiblesse, & faisoient fouvent en cela un acte de grande humilité : d'autres au contraire par un vif sentiment d'amour de Dieu & un goût extraordinaire que Dieu leur donnoit pour la soufrance, se livroient avec joie. Les uns & les autres faisoient la volonté de Dieu, & Dieu le faisoit assez connoitre dans la force extraordinaire qu'il leur donnoit, aux uns pour suporter une privation générale des choses les plus nécessaires à la vie; aux autres, mourant avec, un courage qui ne pouvoit venir que dur celarifor les minuties : combe-

<sup>(</sup>a) Matth. 10. vf. 23.

de Dien. Nous ne trouverons jamais notre force en nous ocupant des événemens à venir & de nous-mêmes : mais en nous résignant totalement entre les mains de Dieu pour foir ou rester. Et je dois vous avertir, que quand on prévient le moment actuel, qui eft celui où Dieu détermine, on pafferoit des années à penfer , & à prier même , fans fe trouver déterminé pour rien. Quand je parle du moment actuel, je veux dire le tems où l'on est obligé de se déterminer. l'é. prouve même, que quand on me demande des avis anticipés fur les choles extérieures, ou qui ne regardent pas l'état présent de l'ame, Dieu ne me donne rien pour répondre.

inspirations de Dieu sont très délicates: mais quand il y a une nécessité absolue de se déterminer dans l'instant pour les choses de conséquence, Dieu incline le cœur, ou il y excite un petit trouble seçret, qui est une marque que Dieu ne veut pas ce que nous allons saire. Mais qui voudroit étendre cela sur les minuties, tombefoit insensiblement dans un fanatisme. D'ailleurs, quand on parle de la délicatesse des inspirations, c'est plus pour les choses intérieures que pour ce qui regarde les actions journalieres d'une personne qui se conduit par la droite raison & par la crainte du Seis gneur. The title of a such a state of a noise

1.

1

t

e-

25:

3-. 6

ıt

u

n

I-

US.

2

C-

7. Pour votre septieme question : L'auteur de la lettre que vous avez vue, écrivoit à des femmes mariées. qui, pour suivre le goût de leur dévotion, paffoient une grande partie de leur tems à l'Eglife ou dans des œuvres de pieté, ne mesurant la valeur des choses que selon leurs idées; & par là négligeoient fouvent leurs familles, dont il arrivoit des inconveniens facheux. L'ordre de Dieu sur ces personnes étoit de satisfaire aux devoirs de leur état par obéillance à leurs maris & par l'éducation de leurs enfans, &c. Pai tant écrie là-deffus, qu'il y a affez de quoi vous en éclaircir. Mais je m'aperçois qu'il y a beaucoup de curiofité dans vos demandes, quoiqu'il foit absolument nécessaire de mourir à toutes les curiolités de l'esprit pour parvenir à cette pauvreté spirituelle dont Jésus - Christ fait la premiere & la principale des béatitudes. Je vous assure que si vous me mourrez à tout cela, vous resterez toujours entortillé en vous-même.

8. Pour votre huitieme dificulté, ce que j'entends par vivre sans réflexion; c'est, sans retour sur nous-mêmes: ce qui n'empêche pas d'adorer & de bénir Dieu selon l'état de l'ame. Les uns le font d'une maniere marquée & distincte, parce qu'ils sont encore en état d'agir de cette maniere-là: les autres le font par un acte direct, fimple, & non réflechi, qui comprend éminemment la premiere maniere: d'autres le font encore d'une maniere plus épurée. Entant que l'ame est le principe de son opération, elle connoit ses actes propres; mais entant que Dieu en est le principe il dérobe tout à fa vûe. Cet état est blen plus parfait, & n'est point (celui) d'une machine, en étant infiniment éloigné, & même au dessus de l'homme. La suiteinme tele consul

le

2

P

pa

9. Il y a deux manieres de préfence de Dieu, (sans y comprendre la virtuelle dont vous parlez;) une

que nous faisons nous-mêmes & que vous nommez fort bien actuelle, qui est une atention respectueuse à Dieu. Il n'est pas possible d'avoir celle - là fans s'en apercevoir. Il y en a une autre que Dieu imprime lui - même dans l'intime de l'ame, ou dans le fond de la volonté. Comme c'est Dieu qui en est l'auteur, il ne dépend pas de nous de l'apercevoir ou de ne l'apercevoir pas. Quelquefois elle se fait goûter d'une maniere qui est aperque; d'autrefois, plus fimple; d'autrefois, féche, mais toujours paisible; d'autrefois d'une maniere si pure & si intime, que l'ame n'en découvre rien, parce qu'elle n'y réflechit pas même; & je doute que la réflexion puisse y ateindre, parce qu'elle est dans le plus pur & le plus intime de l'ame. Si on vouloit y faire atention, on pourroit le connoitre par l'égale tranquilité de l'ame, qui dans la féchereffe est plutôt un nontrouble qu'une paix goûtée & aperque : & ce peut bien être de cette sorte de présence dont Jesus - Christ parloit à Nicodême lorsqu'il disoit :

VENDER Street Chilary.

e

e

e

1-

e

1-

1-

it

11

1-

18

é-

e

10

(a) L'esprit soufle où il veut; & vous ne savez d'où il vient ni où il va. Ce qui est soutenu par ce passage de St. Bernard dans fon (b) Explication des Cantiques, où il dit, parlant de Popération du Verbe d'une maniere aperçue: "Je ne sai, o divin Verbe, par où vous entrez dans mon ame; car je vous y trouve intimément présent. Je ne sai aussi par » où vous en sortez & vous retirez; a car tous mes éforts ne pourroient pas me donner ce que j'éprouve dans cette admirable visite ". C'est donc cette présence là qui ne dépend point de nous, & qui est très réelle, & qui devient à la suite invariable quoique non toujours aperçue. Elle l'est (pourtant) fouventes fois; mais c'est lors que ce qui est dans le centre ou intime de l'ame se répand par la volonté de Dieu jusques sur les puissances, ce qui est dans le centre étant trop pur pour tomber fous notre difcernement

ce qu'il y a des puissances au centre,

<sup>(</sup>a) Jean 3. vf. 8. ameliecile & ilding (b) Vid. Serm. LXXIV.

quoique ce ne foit qu'une seule & même ame? Les puillances ont leur opération diférente, & il n'y a personne qui ignore qu'autre est l'acte de l'entendement, & (autre) celui de la volonté. Or comme la volonté est la souveraine des autres, & qu'elle a tout pouvoir fur elles, à force de les rassembler & de les recueillir en elle par un certain goût plus fort on plus simple, que Dieu verse dans la volonté, elle les atire de telle forte, qu'elle femble les perdre en elle: alors la réunion de ces puissances atire une autre union, qui est celle de Dieu, qui s'unit à l'ame par le moyen de la volonté: & c'est alors que l'amour facré fait ce passage admirable de notre ame en Dieu. Il n'est plus alors de distinction de puiss fances pour les fonctions intérieures. ( car je ne parle pas des fonctions extérieures, ) c'est alors que l'ame est faite (a) un même esprit avec Dieu.

1

ľ

3

t

e ft

d

1

2-

e.

le

d

UE

nus,

11-

.

11. Notez bien, que cela ne se fait point par la voye de l'esprit ni de

<sup>(</sup> a ) Jean 17. vl. 22. 22. & 1. Cor. 6. vl. 17.

l'entendement, mais par la volonté, qui est, comme je dis, transformée en charité. Alors l'opération de l'ame est comme mistiquement anéantie pour donner lieu à l'opération de Dieu. Or comme Dieu est un Etre très simple, tout ce qu'il fait & opére inmédiatement est si pur, si simple, si net, que non seulement nos sens grosfiers n'en discernent rien, mais mème les puissances, Dieu leur cachant ce qu'il opére afin qu'elles ne s'en mêlent pas. Tout ce qui se passe dans les puissances se passe dans la capacité propre de l'ame; mais ce que Dieu fait de la sorte est hors de la capacité de l'ame, étant plus grand qu'elle. C'est pourquoi Dieu la perd en lui afin d'opérer selon ce qu'il est, c'està dire, simplicité & nudité. Vous voyez que cela est fort diférent de l'idee que vous vous êtes faite. L'homme ne parviendra jamais à cela qu'en se laissant détruire à Dieu, en quitant ses propres raisonnemens & sa maniere de concevoir les choses. Il faut perdre notre premiere forme pour en reprendre une autre, ce que St.

C

pa

Paul apelle (a) quiter le vieil-hom-

avez besoin présentement; & si vous voulez bien faire usage de ce que l'on vous a mandé jusqu'ici, vous verrez que vous avez de la besogne taillée pour long tems. Je vous prie de vous abstenir autant que vous pourrez de tout raisonnement & de toute curiosité, ce qui vous nuiroit infiniment, & vous empêcheroit d'arriver où Dieu vous veut. Pour les besoins actuels, je vous y répondrai toujours avec joye, mais pour la curiosité & le raissonnement, je ne le ferai pas, car cela vous nuiroit.

#### LETTRE CXXIII.

Comment sortir de soi. Présence de Dieu perceptible & imperceptible. Vie & état de Gregoire Lopez.

1. P Our ce qui regarde la sortie de soi, on n'y parvient que par le continuel renoncement à soi-

I

i

e

1-

n

i-

Il

ır

t.

<sup>(</sup>a) Eph. 4. vf. 23.

même; à force de se renoncer on vient au point de se quiter insensiblement soi - même. Taulere demandant au mendiant, où il avoit trouvé Dieu; il lui dit : que c'étoit où il s'étoit quité soi-même. Le sidéle renoncement vous en aprendra plus là dessus que

je ne puis vous en dire.

2. Pour ce qui est de ce que vous me dites de cette ocupation de cœur de la présence de Dieu, vous n'avez pas encore bien compris, que plus cette présence & ocupation se concentre, plus elle devient imperceptible. Tant que Dien nous la fait goûter, il faut conserver ce beaume, comme vous faites fort bien. Vous voyez bien, que Dieu ne se retire pas pour les ocupations extérieures, puisque vous le retrouvez toujours au même endroit. Tout ce qui est d'ordre de Dieu pour les ocupations extérieures, quoiqu'elles semblent distraire nos sens, ne fait rien du tout au fonds. Confervez cette ocupation perceptible tant que Dieu vous la laissera. C'est une marque que vous en avez besoin, Dieu vous exerçant d'une autre sorte (que par vous en priver:) mais il

F

n

ti

G

9

;

1-

16

31

US

ar

ez

UŚ

-D

le.

r,

me

rez.

our

ue

me

de

es,

ns,

on-

ant

une

in,

orte s il

faut la conserver fans atache, en forte que quand il plaira à Dieu de vous en dépouiller, vous en foyez content. Dien nous fait goûter l'amour ; mais ce n'est pas pour ce goût que nous l'aimons. La perception du cœur est une affurance qui nous est nécessaire sant que Dieu nous la laisse pour afermir notre amour & notre foi. Quand il l'ôte, c'est pour exercer cet amour d'une maniere plus pure. Cest alors qu'il ferme le rideau , & qu'il est pour nous un Dieu caché. Il paroit dormir, (a) comme dans la barque de S. Pierre; mais il n'y a rien à craindre pour nous. Ses Apotres crail gnirent, & voulurent le réveiller; il les reprend de leur peu de foi. J'efpere beaucoup de votre ame fi vous êtes fidéle à vous laisser à Dieu en la maniere qu'il le voudra.

3. La vie de Gregoire Lopez est admirable; mais celui qui l'a fait raporte comme un état distinct & apercu se qui, selon les aparences, n'étoit que l'état d'un homme réuni dans le centre : & c'étoit cet état de réunion

<sup>(</sup> a ) Matth. 8. vf. 24- 25.

qui faisoit cette parfaite égalité & cet état de confistance où il a paru être: ce qui ne peut être autrement. Il y a même un endroit dans la fin de sa vie, que le P. Losa n'a point compris du tout, où il dit : (a) que Dieu l'a reduit à manger l'herbe comme les bêtes. Il vous fera aise d'avoir l'intelligence de cet endroit quand vous le lirez. Ce qui fait voir, que quoiqu'il fût afermi dans son don. & dans une parfaite égalité, il n'avoit pas cependant une perpétuelle jouissance, du moins en maniere aperque. Nous ne pouvons gueres difcerner de ce qui est de ces grands Saints lorsque d'autres écrivent leur vie ; il faudroit qu'ils l'écrivissent euxmêmes. sais show sh quonusu sais

(a) Chap. XXV. vers la fint p the mana

mindle, mais-ocht ein ha tatt rapetco compre un énd dali de de anarga ce qui, felost les aperenoss, n'étale oce l'état d'un homme réuni dises le

st as wolfe a relation of sieber as a

contre : & c'éteit ort bat de retiches

and as It is street for

#### LETTRE CXXIV.

Touchant certains nouveaux Prophêtes agités & trompés par s'atacher à ce qui est extraordinaire, & non à la foi nue & au pur amour. Que l'Efpris de Dieu n'a rien d'impétueux, se communiquant en paix, par l'intime de l'ame. Ce qu'est cet intime. Qu'il faut être régéneré & renouvellé, en l'Esprit de Jésus-Christ avant que d'être employé de Dieu pour sécourir les ames. Du requeillement, des extases, du silence, de l'intérieur, de l'atention à Dieu, des paroles &c. & qu'il y en a de vrais & de faux. ue memalai il

### Mon cher Frère,

-

1-

d

e

a-

le

r-

C-

ds

ır

X.

10

50

10

00

Ta

Ous avons enfin ici \*\*. dont je fuis tout à fait contente. C'est un cour bien droit au Seigneur. J'est pére qu'il achevera en lui l'œuvre qu'il a commencée.

i. Je ne puis m'empêcher de vous dire, que je ne puis douter que ceux qui se disent Prophètes ne soyent vé-

V

p

CE

gi

Pe

de

de

til

mét

Pı

av

pa

mi

tat

qu

Eli

ph

dir

me

tra

ritablement trompés. Je ne veux pas dire qu'ils trompent, car il peut y en avoir beaucoup parmi eux qui sovent dans la bonne foi : mais ils font certainement trompés. Rien ne fait tant de plaifir au Démon que quand on s'a. tache aux choses extraordinaires, & quand on en fait cas: il prend ocasion de la de se faire un jouet des pauvres créatures, qui se croyant bien, adhérent à toutes ses suggestions. Notre Seigneur n'a-t-il pas dit, que dans les derniers tems (a) il viendra des faux Prophetes? & ce tems - fa est venu. Laissons toutes ces choses extraordinaires, pour ne nous atacher uniquement qu'à la foi fimple, nue, dégagée de tout, & à l'amour pur. C'est là où il ne peut point y avoir de tromperie. Quand Notre Seigneur nous dit de (b) non renoncer non-mêmes, il entend non seulement les choses extérieures que nous devons renoncer , mais bien plus les intérieures sur les quelles nous nous apuyons.

pétueux: quoiqu'il soit descendu sur les

(a) Matth. 24. vf. 24. (b) Matth. 16. vf. 24.

Apôtres d'une maniere impétueuse pour se faire connoitre à la multitude, il a versé dans leurs occurs cet esprit de paix & de franquilité, & non point ces agitations extraordinaires, si éloignées de la voie de l'Esprit. Lorsque l'on donne pour raison les Prophètes de l'ancienne Loi, il y auroit bien de quoi refuter un argument si fautif. Parmi ces Prophêtes il y en avoit quantité qui étoient faux Prophètes; témoins (a) les Prophètes de Baal, qui étoient beaucoup plus agités que les Prophètes du Seigneur, qui à la vérité avoient quelques signes extérieurs, parce que leurs actions devoient prophétiser comme leurs paroles; & cela même ne consistoit point dans des agitations de cette sorte. Nous voyons que Saul, qui étoit (b) entre les Prophêtes, n'a pas laissé d'être reprouvé. Elie paroit seul entre quatre cents Prophètes de Baal, qui s'agitoient extraordinairement, se découpoient eux - mêmes, & faisoient tous des choses extraordinaires sans pouvoir atirer le feu

ıt

e

il

e.

le

1-

ſ.

1-

4

<sup>(</sup>a) 3 Rois 12. vf 28. &c. (b) 1 Rois 19. vf. 23.

1

1

a

C

d

C

fe

n

8

fo

m

les

Ca

qu

gu.

tes d'a

ils

270

qui

um

dre pri

du ciel : je ne crois pas non plus que tous ces gens-là avec toutes leurs agitations reçoivent le moindre pur amour de Dieu, qui est ce feu descendu du ciel pour confumer le véritable holo. causte que le véritable Prophète du Seigneur avoit dreffé. Aussi le Prophète Elie se moque-t-il agréablement de leurs cris, de leurs agitations, de leurs incisions: mais lui, invoquant tranqui-Jement le nom du Seigneur, ne faifant autre chose que d'assembler le bois pour le facrifice, & que de verfer de l'eau desfus, plus propre ce femble à éteindre le feu qu'à l'atirer, ce feu descend du ciel sur son holocauste, & le confume avec l'eau, qui fignifie les larmes de la pénitence, & la qualité que doit avoir notre ame pour retourner dans fa fin, qui est Dieu. Il faut qu'elle soit fluide, comme l'eau, fans consistance propre, c'est à dire, fans opinions, sans arrêt à quoique ce foit, afin de pouvoir s'écouler en son Dieu. Il faut de plus qu'elle foit sans couleur, sans odeur, fans rien de fixe, afin de prendre toutes les impressions de la grace.

3. Tout ce qui n'est point cela,

r

u

u

te

rs

n-

n-

11-

le

er-

ce

r,

10-

qui

&

me

eft

m-

e,

rêt

oir

lus

ar,

ou-

la,

n'est point le véritable Esprit de Jéfus Christ; mais un esprit étranger & suspect, qui se communique par les aproches, par les bénédictions, & par choses de cette nature, Le vrai Esprit de Jesus - Christ se communique par l'intime de l'ame; mais ses communications, bien loin d'agiter, tranquilifent : ce sont des communications d'elprit à esprit, de cœur à cœur, qui n'ent befoin d'aucun figne exterieur, & qui portent leur éficacité dans le . fond de l'ame pour nous faire vraiment mourir à nous-mêmes & à tous les fignes sensibles & extérieurs, qui ne sont point pour la nouvelle loi. Car l'Esprit du Verbe n'est point inquiet, mais doux, tranquile & paisible: Et je vous affure, que tons ceux qui se rangent du côté de ces Prophetes prendront le change, & que loin d'aquerir un véritable esprit intérieur. ils perdront dans la finte celui qu'ils avoient deja. Listo diffice sond

4. Je ne comprends pas que celui qui a goûté le don de Dieu dans l'intime de son ame puisse se laisser prendre par tous ces signes extérieurs. Je prie Dieu de sout mon cœut qu'il

# 484 Touchant les nouveaux Prophêtes,

éclaire ces pauvres aveugles, qui se croient bien clairvoians; & qu'il leur fasse voir qu'il n'y a point de lumiere véritable que celle que Jésus-Christ est venu aporter, (a) qui éclaire tout homme venant au monde, c'est-à-dire, tous ceux qui veulent bien devenir nouvelles créatures en Jésus - Christ. Mais cette lumiere luit véritablement dans les ténébres de la pure foi, hors de la tromperie. Croiez ce que je vous en dis, mon cher frère, car c'est la pure vérité, que vous découvrirez toujours plus, s'il plait à Dieu, par votre expérience en suivant le petit sentier de l'humilité & de l'entiere désapropriation, qui fait que la créature ne tend pas à être quelque chose, mais à n'être rien, afin que Dieu soit tout en nous tous, Amen!

n

I

P

d

cl

n

n

a

tr

le

la

qı

tr

po

do

po

de

ta

qu

5. Ils parlent de l'intime de l'ame; mais ils ne favent ce qu'ils disent, car l'intime de l'ame est la portion où rien ne peut être admis que Dieu. Je vous assure qu'ils ne la connoissent pas. Ce qu'ils prennent pour l'intime de l'ame, est quelques sentimens dans les puis-

<sup>(</sup>a) Jean 1. M. 9. & 50 of world

# Touchant les nouveaux Prophètes. 485

1

e

it

,

ir

ıt

rs

15

la

ZS

ar

it

é-

re

is

ut

2;

ar

en

us

e.

ſ.

fances superficielles, où le Démon peut s'entremettre. Si cela n'étoit, St. Paul ne nous diroit pas que (a) l'Ange de ténèbres se transfigure en Ange de lumiere. Tous les Saints qui ont été conduits par les choses extraordinaires ont souvent été trompés par le Diable: & Ste, Thérèse ne marque point d'autre diférence des visions & des choses que le Diable formoit en clle d'avec celles qui étoient véritablement de Dieu, sinon que celles du Démon étoient plus savoureuses que celles de Dieu, & qu'elles laissoient après elles une certaine agitation contraire aux visions qui venoient de Dieu, lesquelles quoique moins savoureuses, laissoient après elles une profonde tranquilité.

Si l'on doit surpasser les choses extraordinaires, même les meilleures, pour tendre à Dieu seul; combien plus doit-on laisser celles qui sont suspectes, pour ne tendre qu'à Dieu par l'inconnu de Dieu même, qui ne satisfait pas tant (à la vérité) les sentimens, mais qui porte avec soi une entiere solidité

<sup>(</sup> a ) 2 Cor. 11. vf. 14.

& une réelle sureté, non pas toujours connue de l'ame, qui ne vent rien admettre en cette vie que la seule volonté de Dicu & l'abandon à la providence, sans nulle assurance en soi, mais en Dieu.

t

9

t

p

n

ri

V

P

q

da

il

fo

qı

tr

gı

Croiez, que je prends part à tout ce qui vous regarde, & que je vous porte dans mon cœur. Je vous conjure de la part de Dien d'éloigner tous ceux de votre connoissance & qui veulent véritablement être à Dieu, de toutes ces tromperies; car je vous proteste en la présence de Dieu que ces états-là ne sont point de lui : & il est très afligeant de voir des ames de bonne volonté, qui pourroient beaucoup glorifier Dieu, s'amuser comme des enfans à des pouperies & à des bagatelles qui ne peuvent les conduire dans ·la vérité. Je crois que le Diable a inventé cela pour combatre le véritable esprit intérieur, qui est (a) paix & joie au Saint Esprit, mais d'une maniere spirituelle & non sensible.

6. On ne peut opérer sans être; parce que l'œuvre ne peut pas être

<sup>(</sup>a) Rom. 14. vf. 17.

Irs

id-

10-

10-

oi,

out

US

n-

us

·U-

de

0-

ces

eft

n-

Up

les

ra-

ins

in-

ble eg

na-

e;

tre

plus élevée que son principe. Jésus-Christ, qui étoit venu pour nous servir d'exemple & pour nous instruire, qui étoit Dieu en naissant comme il étoit en mourant, a voulu être trente ans dans une vie cachée & tout intérieure avant que d'enseigner les autres, pour nous aprendre que nous devons véritablement être formés dans l'intérieur & renouvellés dans lui avant que d'entreprendre d'aider aux autres. Il n'a pas même voulu que ses Apôtres, quoiqu'instruits par lui - même, préchassent, avant que d'avoir reçu le St. Esprit, cet esprit de renouvellement intérieur, qui les aiant fait mourir au vieil homme, les avoit renouvellés en Jésus-Christ & fait participans de l'homme nouveau. De même que le S. Esprit forma Jésus - Christ dans les entrailles de la Sainte Vierge. il lui est donné de former Jésus-Christ dans nos cœurs, & c'est après cette formation (qui supose la mort en Adam) que l'on est propre à conduire les autres: fans cela, ou l'on mélange ce qui est de soi avec ce qui est de la grace, ou l'on s'aproprie les dons de Dieu, ce qui est entierement oposé à

X 4

la pure & nue opération du St. Es. prit. C'est pourquoi, mon cher frére, vous avez fort bien dit lorsque vous avez assuré, que pour être propre à aider aux autres par le pur mouve ment de la grace, il faloit être régéneré en Jésus-Christ, sur tout dans ces derniers tems, ou s'éléveront tant de

faux Prophètes.

7. Quant à ce qu'ils difent, qu'ils mélangent quelque chose par leur propre imagination; les vrais Prophètes pendant l'inspiration ne peuvent mélanger ce qui est d'eux avec ce qui est de l'Esprit de Dieu. Des qu'ils parleront en Prophètes, il faut qu'ils parlent toujours la vérité; parce que Dieu est la suprème Vérité: il ne leur sera pas même libre de parler autrement. Nous en avons un exemple bien senfible dans le Prophète Balaam, (a) quoiqu'il fut perverti, parce qu'il s'agissoit de parler de la part de Dieu: quoiqu'il voulût obliger le Roi des Moabites, il ne put jamais dire autre chose que ce que Dieu vouloit qu'il dit. Mais après avoir prophétisé selon

<sup>[</sup> a ] Nombr. Ch. az. & Ch. 31. vf. 16.

## Touchant les nouveaux Prophétes. 489.

la volonté de Dieu, n'étant plus question de prophétie, il donna comme homme particulier un conseil au Roi de Moab le plus détestable qui pût être; mais tant qu'il parle comme inspiré de Dieu, il ne dit jamais que la vérité.

15

à

e-

CS

de

ils

0-

ES

ié.

eft

le-

ar-

eu

era

nt.

en-

a)

a-

u:

des

tre

u'il

lon

Le règne de Dieu ne viendra point par aucun bruit extérieur; mais l'Esprit Saint étant répandu par tous nos cœurs, préparera par l'onction de sa grace le règne de Jésus-Christ. La plûpart des recueillements des personnes agitées comme cela ne sont qu'un bandement & une ocupation forte de la tête & du cerveau pour contraindre leur entendement à la ceffation; & ces personnes là ont un recueillement plutôt d'affoupissement. Ce que nous apellons vrai recueillement n'ocupe point la tête; mais c'est une tendance du cœur, ou plutôt de la volonté vers Dieu, qui fait que la volonté étant toute ocupée de son Dieu, à l'aimer. à le goûter, ne fait plus aucune atention à ce qui passe dans l'esprit, & en est comme entierement séparée. Souvent dans le recueillement de la volonté l'imagination est plus vive qu'en

X S

un autre tems, fans que cela distraye, l'un étant séparé de l'autre. Il est vrait que dans le commencement . l'ame n'étant pas accoutumée au recueillement de la volonté, & celle - ci aiant une grande supériorité sur les autres puisfances, c'est comme si elle vouloit les atirer à elle, & il semble que la tête fe fent un peu tirer pour s'unir au cœur : mais cela ne vient que de la volonté; & quand l'ame est plus avancée elle ne sent plus ce tiraillement de la tête: mais la même volonté laisse (toujours) le reste libre, se contentant de s'unir de plus en plus à Dieu jusqu'à ce que par la mort à toutes choses, & à force de se résigner à la volonté divine, ayant contracté une souplesse très grande, elle se perde & s'écoule dans la volonté de Dieu : & ne trouvant plus en elle aucune volonté propre, elle est transformée en

volonté l'esprit devenant pur & simple à mesure que la volonté devient plus souple, il s'unit à l'Esprit de Dieu, qui est un esprit tout pur & tout simple. La voie des prétendus Prophètes

est en tout multipliée : ils ne peuvent jamais arriver à l'unité de l'esprit avec Dieu : parce qu'il faut, que l'esprit de l'homme, pour être uni à celui de Dieu, lui ressemble en pureté & simplicité: & pour la volonté, il faut qu'elle se perde absolument dans la volonté de Dieu. C'est cette extase admirable qui n'étant point faite par l'entremise des sens intérieurs ou extérieurs, ne leur cause ni changement ni mouvement, ni goût; aussi cette extase est elle permanente, bien diférente de ces extases de quelques heures, qui causent une certaine perte de peu de durée dans le sentiment, après laquelle on revient à foi. Mais dans l'extafe de la volonté en Dieu, qui n'est autre que la perte de cette même volonté, elle ne revient plus, & elle demeure toujours absorbée dans son être original. C'est ce qui fait cette voie si sure; parce que tant que nous possedons notre volonté, nous pouvons toujours ofenfer Dieu & avoir une volonté diférente de la fienne; mais loriqu'elle est perdue en Dieu, l'ame ne la retrouve plus pour en faire un ufage propriétaire : elle demeure donc telle-

S.

e.

1

a

-

u

S.

2

e

&

)-

n

a

le

IS

1-

2

ment perdue, que quand on lui feroit tous les tourmens du monde pour lui demander, que veux-tu? que défires-tu? elle ne pourroit trouver en elle aucune volonté pour quoi que ce foit, pas même pour défirer les dons les plus sublimes. Dieu veut en elle & pour elle, & il ne peut vouloir que ce qui est conforme à sa gloire & raportant à lui-même.

1

1

k

tr

C

CE

te

to

QI

Po

LO. Vous pouvez tirer de là, mon cher frère, que toutes ces voies extraordinaires quand mèmes elles feroient vraies, ne pourroient nous unir au Souverain Bien, puisqu'il est bien éloigné de confister en ces chofes. L'état de ces Prophêtes ne peut donner ce qu'on apelle un véritable filence intérieur. Ce que j'apelle silence intérieur est quelque chose de si tranquille, de si paisible, de si un, qu'il ne peut compatir avec aucune agitation corporelle; puisqu'une perfonne même qui posséde ce silence intérieur dans les plus violentes douleurs ne donne aucune marque d'agitation, & pent se plaindre comme un enfant, mais ne s'agitera jamais. Allationale comarcobiolistic conditions

St. Jean dit en l'Apocalipse : (a) qu'il fe fit un grand silence au ciel. Lors que ce silence est fait dans l'ame, il se communique jusqu'au dehors. Il y a deux fortes de filence extérieur, 1º. Pun, que nous faisons nous mêmes par pratique, en nous imposant une supression de toutes paroles: ce filence quoique bon, n'est pas pareil à 2°. l'autre filence qui vient & qui est operé par le silence intérieur. Dans le premier , c'est nous qui nous taifons; dans le fecond, c'est l'amour qui fait taire; & l'ame sent bien que lorsqu'elle veut parler, elle s'arrache à un je ne fai quoi qui l'atire dans le fonds d'elle-même. Jusqu'à ce que l'ame soit parvenue à n'être plus distraite par ses paroles Dieu la tire de cette maniere ; c'est pourquoi le silence extérieur & intérieur est si nécesfaire dans le commencement fur tout: mais celui que Dieu opere est tout autre chose. Il ne faudra pas s'étonner quand il se trouve quelqu'un qui abuse de ces termes ; parce que l'on tâche toujours d'ajuster ce qu'on

1

it

31

r-

n.

u-

i

ne is.

<sup>(</sup>a) Agos. 3. 12 1. 300A(a)

voit dans les autres à ce que nous croyons qui nous convient; & toute personne d'expérience en fera le discernement.

fi

P

f

r

n

D

D

tr

ra

V

m

01

QI

C

ch

fe:

en

lo

d

an

ni

VO

qu

11. Cet esprit intérieur ne porte point à courir çà & là; mais il fait que l'ame demeure tranquile, séparée de tout. Elle a une charité, fans zèle pour la produire au dehors, mais atend tranquilement que Dieu la manifeste lui-même par sa providence. Ainsi vous voiez que tout cela est fort diférent [ de ce qui est dans ces Prophêtes. ] Il s'en faut bien que les mêmes termes n'expriment les mêmes choses. Leur maniere d'entendre quand ils veulent écouter Dieu, se fait par la tête & l'esprit, qui est apliqué espérant d'entendre quelque chose de diftinct qui les détermine. Comme l'imagination entre beaucoup là dedans, ils croiront entendre Dieu, & ce fera leur propre esprit, ou peut être l'esprit du Démon. L'atention que l'on demande aux ames intérieures est une cessation d'opération au dedans d'elles mêmes, afin de pouvoir être pénétrées de la parole de Dieu, qui n'est point une parole distincte qui se fasse entendre par sucoes-

## Touchant les nouveaux Prophètes. 495

fion de paroles & de pensées; mais c'est l'opération du Verbe dans l'ame.

e

e

d

te

18

nt

es

UE

nt &

n-

u

on

0-

é-

UX

0-

S,

aole

ef-

12. Dieu ne peut parler que par fon Verbe, qu'il a épuifé toute parole en Dieu, puis qu'il est Dieu comme lui. On apelle donc Parole de Dieu l'impression & l'opération que Dieu fait dans l'ame, qui n'est autre que fon Verbe, une Parole opérante, qui fait dans l'ame ce qu'il y veut enseigner : & quoique l'ame n'en découvre rien autrement dans le moment présent que par une simple onction, elle trouve dans la suite, quand elle est morte véritablement à elle - même & ressuscitée avec Jésus-Christ, qu'elle est instruite de toutes choses fans favoir qui les lui a aprifes, ni comme elle les a aprifes. Cela ne fait aucune espece : il ne lui en reste rien pour elle-même : Mais lors qu'il est question de parler ou d'écrire, tout lui est remis, selon le besoin d'un chacun. Pour une telle ame, elle demeure toujours simple, nue, sans objet, sans pensée, sans volonté. Tout le long de la voye, qui est longue, doit s'opérer par la

Je salue tous ceux de votre connoissance, & je leur donne un rendez-vous dans le cœur de Jésus, où
j'espére que nous nous trouverons
toujours. Si vous voulez vous unir
à moi, toute indigne que je suis,
j'espére que Dieu par cette union
vous éclairera de la vérité de ce que
je vous ai dit, & que ceux qui sont
trompés (quoique de bonne volonté) seront détrompés par la même
union, qui les calmera, ainsi que je
l'espére de la bonté de Dieu.

Soyez persuadé que je vous honore en Jésus - Christ, & que je vous porte tous dans mon cœur. Je prie Dieu d'éclairer de sa véritable lumiere tous les siens qui sont en vos quartiers, asin qu'ils ne prennent point le change. Je vous salue tous en Jésus - Christ, vous, mon très - cher, en particulier.

a demit madiges o momels show, and

and Canal objet . There continued the

v bothed (Pone He ionic ile le vocot)

all all langue, dele s'operer the la

3

2

a

qé

n

9

P

C

m

CI

### LETTRE CXXV.

ľ

ù

ir

n

16

nt

n-

ne

je

0-

je

Je

en

n-

ue

on

T

Touchant les nouveaux Prophêtes du tems présent.

I. O Ue le bon Monsieur \*\* soit persuadé de l'union que j'ai avec lui en Jésus - Christ. Je ne lui écris pas pour cette fois: ma santé jointe à des aflictions considérables m'empèche de pouvoir dicter une longue lettre. Je lui dirai toujours en atendant, que tous les Prophètes ont parle au nom de Dieu: Voici ce que dit le Seigneur : & quoiqu'en suite après s'être servi de ces termes, ils ayent parlé comme Dieu même en quelques endroits, ils ont été bien éloignés de parler comme étant Dieu même, & de dire: Je suis l'Eternel qui parle. Ces fortes de termes ne peuvent venir que de celui qui a dit : (a) Je serai semblable au Très-baut, & qui en éfet a cru en se revoltant contre lui se rendre semblable à lui: mais la punition reservée à ce grand criminel le seroit aussi pour ceux qui

<sup>(</sup>a) Halo 14. vf. 14. 184 1111 204 10

voudroient faire comme lui s'ils le faisoient avec malice, ce qui n'est assurément pas: mais c'est une obsession, qui fait que le Démon en remuant leur langue, la fait agir comme il veut. Je ne doute point qu'il n'y ait de gens très bons parmi eux, mais séduits par le Démon, & non pas inspirés par le S. Esprit, qui remue simplement le cœur de l'homme, & lui fait dire naturellement & simplement sans ésort ce qu'il veut qu'il dise.

dispositions qu'ils expriment; mais je vous assure qu'ils ne les ont qu'en sentimens, & non en réalité: & comme ils veulent aimer Dieu malgré leur obsession, il n'est pas étonnant que leurs ames soyent paisibles dans l'agitation de leur corps. J'espère que le bon Dieu vous éclairera de plus en plus pour vous faire connoître la vérité. Je ne laisse pas d'avoir estime pour certains entre eux que je crois bons, mais trompés. Il y en a quelques-uns parmi eux (& je crois que ce pourroit être des premiers) qui ne sont pas aussi innocents que les autres.

i

C.

e-

1-

٠,

n

e-

,

1

11

je je

nré

rit

ns

ue

la

ne

18

el-

ue

ne

S.

duire sur les autres des ésets si extraordinaires, n'est point de Dieu : car lorsque Dieu se communique par un cœur purisé à un autre cœur, cela se fait intimément & paisiblement par le sond de l'ame, qui est le Sancta Sanctorum, & le Démon n'y peut entrer. Ces communications là sont trop simples, trop pures, trop dégagées de sentimens, pour que le Diable y puisse avoir part. Je vous salue en Jésus-Christ, & tous ceux qui aiment Dieu véritablement.

#### LETTRE CXXVL

Union des ames en Dieu: elle ne distrait point de Dieu. Indiférence & charité des instrumens de Dieu.

I. JE vous assure, mon cher F. en Notre Seigneur, que si Dieu vous donne quelque charité pour moi, il me donne une véritable union pour vous, & vous m'êtes très présent en lui. La distance des lieux n'interrompt ni cette union ni cette présence lors.

qu'elle est en celui en qui tout est présent, & où il n'y a point d'hier & d'avenir. C'est de cette sorte qu'on trouve fes amis fans partage, fans interruption, sans distraction de ce premier Etre, qui renfermant toutes chofes, demeure invariablement notre unique objet. Car quoiqu'il renferme tout, & qu'il nous unisse en lui à qui il lui plait ; c'est tellement lui qui est le principe & le moteur de cette union, qu'elle se fait sans distraction de lui. Nous trouvons mê. me que l'adherence à cette union qu'il veut & ordonne, nous enfonce plus en lui-même. Il me semble que c'est un petit échantillon de l'union des bienheureux en Dieu, quoique plus imparfaitement en cette vie, où les Anges inférieurs s'unissant sans s'unir aux supérieurs, reçoivent en Dieu l'influence de la Hierarchie supérieure. Nous n'avons donc qu'à demeu-rer unis en Dieu, où j'espére que le souvenir de ce méchant néant ne servira qu'à vous y porter davantage.

2. Vous avez bien raison de dire, qu'il n'importe par qui Dieu soit évangélisé & imprimé dans le cœur pourvu lt

er

n

1

e-0-

re

ne

id

de if-

ê.

li'i

us

les us les nir eu

11-

U-

le

er-

e,

n-

UV

qu'il le soit. O si les ames coutoient autant à tout le monde qu'elles m'ont couté, on ne s'empresseroit pas pour elles. Il n'y a que la charité de Jésus-Christ qui puisse porter cet emploi: c'est une stamme pure qui montant toujours en haut, ne s'arrête ni à peine, ni à disculté, ni à propre intérêt. Je prie Dieu qu'il vous soit toutes choses, & salue vos amis.



the Bowell to the wood of third

is with challenging that the party of venices

Parana Principle Value for the Parana

edulist al electric file deposits des-

and has the count account the seed my as

administration for his

भागमान्त्रकार्यक्षायः स्वतिकारम्

The west with

in the same of the same areo.

# TROISIEME PARTIE.

#### Contenant

Quelques Lettres postumes de Mad. G.

#### LETTRE CXXVIL

Aimer l'esprit & la conduite des petits enfans. Etre fidèle à l'Oraison, bien que de douce qu'elle est au commencement, elle devienne ensuite amère & pénible, mais cependant plus utile à l'ame & plus agréable à Dieu.

vous reçois, mon cœur que je vous reçois, mon cher enfant, au nombre des enfans de notre divin petit Maître: c'est ainsi que nous apellons l'humble & petit Enfant JEsus, qui est la dévotion de toutes les ames qui veulent devenir petites & ensantines. Vous savez qu'il est écrit, que c'est (a) de la bouche des ensans que Dieu reçoit une louange parsaite: soyons donc de ces pe-

tits enfans à qui Jésus Christ promet le Royaume des Cieux. Les enfans ne se conduisent point eux mêmes, mais ils se laissent conduire. Si leur pére les châtie, ils ne le quitent point pour cela; au contraire, ils viennent avec plus de tendresse se jetter entre ses bras. L'enfant ne songe point à l'héritage à venir : il ne songe qu'à obéir exactement à son père. Il prend ce qu'on lui donne, & fait de moment à autre ce qu'on lui fait faire. Il est paisible & tranquile, & son innocence lui sert de toute chose.

2. Demeurez fidèle à Dien dans la manière d'oraison où il vous apelle. Il est bien plus avantageux pour vous que Dieu agisse que si vous agissiez vous-même. Les œuvres de Dieu sont toutes parfaites, & les notres sont pleines de défauts. Lorsque l'on confeille de rentrer en soi, c'est lorsque la distraction ou la sécheresse empêchent l'oraison: mais si Dieu agit en vous, & que vous l'y goûtiez, il n'y a qu'à le laisser faire sans vous mettre en peine de ce qu'il fait, demeurant simple, adhérant à tous ses vous loirs & à toutes ses opérations.

yotre oraison; car elle est très bonne. Plus vous serez abandonné à Dieu sans reserve, plus tout ira bien. Puisque vous lui apartenez, laissez-le faire en vous & de vous tout ce qu'il lui plaira. Ne craignez pas d'ètre trop abandonné à Dieu quelque peine & vicissitude qui vous puisse artiver: craignez plutôt de vous reprendre en quelque chose, & de mettre la main à l'arche, comme Osa. Vous ne sautiez croire combien je m'interesse pour votre ame.

4. Si vous entreprenez la traduction du traité (a) du purgatoire,
c'est un ouvrage court, qui pourroit
être plus utile dans la suite qu'à présent, & qui vous servira peut-être
beaucoup à vous-même en la faisant.
Dieu recompensera sans doute votre
humilité, votre obéissance, & votre
travail, en vous en donnant plus
d'intelligence & plus de goût. Quand
on est bien abandonné à Dieu, on a
peu de choses à dire de soi, on

<sup>(</sup>a) Ce traité de l'Auteur est dans le Second Volume de ses Opuscules spirituels, imprimé l'au 3712

tache de s'oublier soi-même pour faire de moment à autre ce que Dieu nous sait faire dans l'état & la condition où il nous a mis.

7. Pourvu que vous pratiquiez l'oraison, & que vous n'y manquiez point, la regardant comme la source où vous devez puiser cette eau que Dieu promit à la Samaritaine, il n'importe pas que vos tems foyent absolument réglés; & vous ne devez point vous inquiéter quand des afaires & des devoirs légitimes vous en empechent. Ces eaux font douces dans les commencemens: mais lors que Dieu conduit l'ame par le désert de la foi & de l'abandon, il s'en trouve de bien amères, comme le peuple d'Hrael l'éprouva: Mais il y faut mettre alors le bois falutaire qui n'est autre que l'amour de la croix & de la soufrance. Plus l'oraison est pénible, plus nous en devous faire, pour marquer à Dieu notre fidélité & notre amour. O qu'une oraison seche & soufrante est agréable à Dieu! Celui qui va à l'oraison pour en goûter les douceurs & les suavités, se recherche & s'aime encore foi-même Tome IV.

mais celui qui n'y va que pour être châtié & pour y soustir, marque qu'il aime autre chose que soi-même, & qu'il sait traiter Dieu en Dieu.

6. Pai apris tous les ans à la Pentecôte de faire à tous mes enfans en Jésus - Christ des billets composés des dons & des fruits du S. Esprit : j'y ajoute les vers qui me viennent tout d'un coup dans l'esprit, & en suite après avoir invoqué le Saint Esprit j'en tire un pour chacun au fort. On y met auffi-tôt le nom de selui pour qui il a été tiré. Je vous en envoye deux , pour yous & pour Mde. votre épouse. Vous m'avez fort réjouie de me mander qu'elle est à Dieu. Il faut espérer qu'étant aidée de vous, elle continuera fon chemin; & que s'il y avoit quelque chose de trop dans son plication à l'ajustement, cela tombera dans la suite: car il est dificile d'être beaucoup ocupé de Dieu, & de l'ètre encore de ces bagatelles. Je le prie, ce Dieu de bonté, de vous être toutes choice & à elle auffi.

Celui qui va à l'ornilon pour en gencet les dondeirs & les funvités, le celle che & s'dué édédre foi meme

#### LETTRE CXXVIII.

Devenir meilleur Chrétien: rareté des véritables. Sagesse pour se bien conduire dans les persécutions.

1. T'Ai toujours beaucoup de joye, mon cher F. en Notre Seigneur, d'aprendre de vos nouvelles, sans reserve. Ce n'étoit point pour vous obliger d'écrire que j'en ai demandé à \* \* \* ; mais parce que je craignois que vous ne fussiez persécuté: non que je regarde la perfécution comme un mal; puisqu'au contraire, c'est une marque que Dieu nous aime, & qu'il veut épurer notre foi & notre amour. Si on vous interroge, je crois que vous devez répondre que vous n'avez point changé de religion, mis que vous avez envie de mener une vie plus Chrètienne, plus séparée du monde, plus folitaire, afin d'affurer par - là votre falut avec la grace de Jésus-Christ: & que vous les croyez trop bons Chretiens pour vouloir s'oposer à cela. se sed (a)

e

2

e

e

2. Qu'il y a peu de Chrêtiens dans le monde à présent, & que nous serions heureux si nous en étions du nombre! Qui dit Chrêtien , dit un homme crucifié, qui travaille à se renoncer soi-même en toutes choses, à mourir au vieil homme afin que Jéfus - Christ vive seul en lui. C'est ce à quoi notre batême nous engage; & cependant on n'y fait point d'a-tention! Que le fang de Jésus-Christ est profané! Il ne faut pas douter que si Jésus-Christ vous envoye des croix & des persécutions, il ne vous soutienne fortement, & qu'il ne vous donne une sagesse à laquelle vos adversaires ne pourront contredire: c'est ce qu'il nous promet dans (a) l'Evangile.

3. Soyez persuadé que je ne vous oublierai point devant le Seigneur. Je vous demande la même chose & à vos amis, sur tout à \*\*\* à laquelle je souhaite fort d'être unie en Jésus-Christ. On devroit faire une petite societé intérieure entre toutes les ames qui veulent véritablement aimer

<sup>( . )</sup> Luc sr. vi ist 1210 16 2 110 1007

Dieu & (a) être cachées avec Jésus-Christ en Dieu, pour réparer en quelque forte les outrages qu'il reçoit des Chrêtiens, qui font en vérité horreur, étant plus méchans que les infidèles.

Pour ce que vous me demandez, je crois vous le trouverez dans les Opuscules spirituels, fur tout dans la seconde Partie, où il y a un traité de la Réunion de l'ame à Dieu: & vous le trouverez aussi dans la suite de l'ouvrage dont vous avez le premier volume. Je prie Dieu de vous continuer de plus en plus ses miséricordes, & de détruire tellement en vous le vieil - homme, qu'il n'y reste plus que Jésus-Christ. Je vous embraffe des bras de cet Enfant-Dieu, dont nous faisons présentement la mémoire dans ce renouvellement de fa Fête.

ugiran asars above bus Or terrain

de la company de

<sup>(</sup>a) Col. 3. vf. 3.

# LETTRE CXXIX.

Confeil an sujet du mariage. Les ames unies ici en Dieu ne se séparent point par la mort.

1. TE vous ai déja écrit mon très J cher F. fur le mariage. Je n'aurois gueres de choses plus particulieres à vous mander sinon, sur la description que vous me faites de la personne, de prendre trois ou quatre mois pour prier Dien de vous faire connoitre sa volonté. Prenez garde que la chair & le fang ne s'en mêlent point. Si Dieu pendant ce tems là vous donne une pante douce & tranquile du cœur pour exécuter ce mariage, faites - le; mais qu'il n'y entre aucune considération humaine telle qu'elle puisse etre, ni des autres, ni de vousmême. Quand vous aurez pratiqué ceci durant le tems que je vous marque, mandez-moi en simplicité de cœur vos , dispositions; & je vous manderai ma peniée si je suis encore en vie. Je pensai mourir depuis peu d'un catarrhe qui m'est tombé sur la poitrine.

- 2. Je souhaire de vous voir tout à Dieu en la maniere qu'il veut. Souvenez-vous seulement d'un passage de l'Ecriture, qui ne semble pas avoir du raport à votre afaire, & à qui Pen trouve cependant. (a) Les Juis demanderent un Roi, & Samuel fut fort touché de cela. Dieu le confola en lui difant : Ce n'eft pas toi qu'ils ont rejetté, mais c'est moi; asm que je ne regne point sur Israel: cependant contente ce peuple. Dieu eut la bonté lui-même de leur choisir un Roi, & il ne parat point qu'il fut faché contre eux pour cela: Au contraire, il leur donna après celui-là l'homme selon fon cœur, qui étoit David. Ainsi mon cher F. observez ce que je vous dis là . & fi Dies me laisse encore en vie, je prendrai la petite fiole de Samuel pour la verser sur vos têtes. Vous m'ètes infiniment cher en Jésus-Christ.
- 2. Vous avez fans doute apris la perte que nous venous de faire par la mort de \* \* \*. Mais il est présentement dans le sein de Dieu. Il est

<sup>(</sup>a) 1. Rois 8. vf. 7. &c.

plus que jamais avec nous si nous savions le trouver dans notre centre commun. Pour moi, je le trouve plus que jamais présent à mon cœur. Je ne puis croire que je l'aie perdu. Je lui parle, & je le prie de prier le divin petit Maître d'avancer son règne. Unissez - vous à lui. Il connoit vos infirmités, & vous procurera de grands secours. C'étoit un martir du pur amour, caché au monde par ce qu'il admiroit le plus en lui, caché aux ames pieuses mêmes parce qu'elles condamnoient en lui comme une foiblesse, mais qui étoit un éfet de la plus pure abnégation.

#### LETTRE CXXX.

Efets des prieres que font pour les vivans les ames décedées, & de celles que les vivans ont fait pour elles.

1. J'Ai apris, mon cher F. avec joye la guérifon du fils de notre cher ami. Je ne doute point que ce ne foit les prieres de M. fon Pére, que je crois être au ciel. Avant que de favoir

18 18

sa mort je priois beaucoup pour lui, mais comme s'il étoit vivant, fans penser à autre chose. Lorsqu'il fut mort nous priames tous, tous les amis ensemble, pour le repos de son ame. Je fis même ofrir des facrifices au Seigneur, & priois encore quelques jours avec facilité: ensuite il ne me fut plus possible de prier pour lui; mais je me trouvois très intimement unie à lui ; ce qui me fit comprendre qu'il avoit trouvé le repos tant désiré. Il ne faut pas s'étonner qu'un tel pére ait obtenu la guérison de son fils, sur tout cette guérison étant acompagnée des mêmes dispositions que ce bon pére avoit étant sur terre. Je prie le seigneur qu'après avoir transmis les dispositions du pére dans le fils, il les y conferve pour fa gloire.

2. Ce feroit un grand moyen pour cela s'il demeuroit avec \*\* \* à l'abri du monde & de ses tentations; ce lui seroit un grand avantage en toute maniere. Je prie Dieu d'être lui-même son conseiller, & de lui faire faire ce qui sera le plus avantageux pour sa gloire. Je le falue en Notre Seigneur & yous austi M. C. F. avec toute la

cordialité d'un cœur qui vous est fort uni en Jésus - Christ. Je salue aussi tous les amis chez vous, & prie Dieude leur envoyer cette paix invariable que Jésus Christ seul peut donner.

### LETTRE CXXXI

The second second second

Le sentiment de nos misères nous est plus naile que celui des graces; & pourquoi.

E vous plaindrois dans ce que vous souscez si je ne connoissois le prix & la valeur des soufrances tant intérieures qu'extérieures. La disposition où vous êtes de l'expérience de vos miseres est meilleure pour vous que celle du fentiment & du goût intérieur que vous aviez autrefois : cependant c'est ce que l'on a peine à croire. Tout ce qui donne à la créature, & la fait être quelque chose, la rend proprietaire & pleine de propte estime : ce qui lai ôte tout, restituant tout à Dieu, la met dans sa place, qui n'est autre que le néant. La force vient de Dieu, & la fois

bleffe est notre partage. Il faut s'aprivoiser avec nos misères, nos foiblesfes & nos défauts: car c'eft ce qui nous fait compagnie plus ordinaire. Lorsqu'il plait à Dieu de nous cacher à nous-mêmes & aux autres ce que nous sommes, nous paroiffons bien parfaits, les dehors font à l'aise & couverts de l'onction de la grace....

Le reste de cette lettre manque.

## LETTRE CXXXII.

Eviter la scrupulosité, fource de distractions, Dieu fait succèder la secheresse à la douceur, & pourquoi. Lecture, oraifon bien que sans gout. Confession. Conseil de conduite &c.

Les trois lettres suivantes auroient du être placées après la XXXVII. de ce même volume, étant écrites à la même perfonne: mais on les a recues trop tard pour cet éfet.

L me paroit mon cher E. que quand les choses font d'elles mêmes indiférentes, comme est de se

2. Il ne faut pas vous étonner si vous ètes plus sec à présent, & si vous ne trouvez plus cette douceur & cette consolation que vous trouviez torsque vous me veniez voir autresois. Dieu ne donne par ses instrumens que ce qu'il donne par lui-même selon la disposition & l'état qu'il veut de l'ame.

ce qui vous cause une perpétuelle ocupation de vous-même, & cette ocupation de vous-même est la sour-

ce de toutes vos distractions.

U.(a) Jug. 5. vl. 16. .........

Lorsque Dieu a voulu vous atirer à lui, il l'a fait d'une façon plus douce & plus multipliée; mais à présent que Dieu veut vous faire aller par la foi, & vous retirer du sensible, il vous donne un état plus sec & plus simple.

Tout votre mal, comme je vous l'ai dit, vient de votre ocupation de vous-même, & que votre tête est toujours pleine. Quand votre tête serat-elle coupée? Ne savez-vous pas que l'Ecriture dit : ( a ) Qui marche simplement, marche confidemment? Vous vous chicanez sans cesse vous même, & vous chicanez avec Dieu. Comme la porte est toujours ouverte chez vous aux réflexions, vous en avez ou de vaine complaisance sans sujet, ou de crainte & de scrupule. Si vous pouviez une fois laisser tomber toutes ces réflexions, votre intérieur changeroit de forme.

3. Lisez lorsque la lecture vous fait l'éfet que vous me dites: cela est fort bien : car il faut savoir que la lecture porte son éfet dans le moment, sans qu'il soit nécessaire qu'il en reste quel-

<sup>( • )</sup> Prov. 10. vf 9.

que chose. Quoique vous vous trouviez plus sec à l'oraison qu'à la lecture, l'oraison ne laisse pas d'avoir son éset, fur tout lorsque la distraction n'est pas volontaire. Même dans toute la voie de la foi on est plus sec à l'oraison qu'en tout autre tems. Cela n'empêche pas que Dieu n'y opère : au contraire Dien y opère davantage afin que vos réflexions & vos fens n'y prennent rien. Comme dans le jour on est plus dans les occasions, & que Dieu est plein de bonté pour nous, il fe fait sentir alors afin de nous empêcher de l'ofencer en quoique ce soit. Lorfque l'œil est malade, la lumiere lui est pénible; mais lorsqu'il se porte bien, il regarde fans faire atention s'il regarde. Il en est de même de l'œil de la foi: lorsque nous fentons notre regard vers Dieu, cela vient de l'indis position de notre vue intérieure. Ainsi tout ce que j'ai à vous demander est, d'etre toujours fidéle à votre oraifon. fans vous mettre en peine fi vous sentez ou ne fentez pas, fi vous êtes d'une disposition ou d'une autre.

4. Vous ne parviendrez jamais à la parfaite tranquilité de l'esprit ni au

repos du cœur si vous ne laissez tomber toutes vos réslexions & ne vous déprenez de vos propres idées, croiant toujours que les autres ont raison plutôt que vous, & cela universellement en ce qui ne regarde pas la soi: sans cela, vous conserverez toujours votre vie propre & votre propre activité. Croiez moi, soiez sidéle au divin petit Maître, je vous le demande, & vous vous en trouverez bien. La priere sait beaucoup; mais ce n'est rien si elle n'est acompagnée d'un renoncement continuel. Vous savez bien tout ce que je vous suis en Jésus-Christ.

5. Ne ravodez point sur le passé; ne vous confessez que lorsque vous en avez le mouvement, ou un vrai besoin, non par vos ravoderies, mais par un certain je ne sai quoi. Le mariage en question est une providence non recherchée: je l'accepte de tout mon cœur. Laissez seulement les vues sur l'avenir... laissez à Dieu le succès. Pai cette confiance, que si cela ne vous convient pas, le divin Maître y mettra lui-même des obstacles. Acceptez sans raisonner. Une personne qui veut bien être à la campagne &

qui est de condition, vaut plus, sea lon moi, qu'un million. Ne craignez pas que le Maître vous laisse égarer: nul choix n'égale celui de la providence. Si ce n'est pas de lui, tout s'en ira en sumée. Je serai ravie de vous voir. Je ne serois pas fachée que vous suffiez ici lorsque je mourrai si le petit Maître veut bien que je meure. Le mal est si long, & augmente chaque jour; je ne vois point de sin sans la charmante mort: je n'ose ni la slater ni la vouloir: Dieu sera ce qu'il voudra.

#### LETTRE CXXXIIL

Se décharger de ses pensées en les disant, quoiqu'il vaille mieux les laisser tomber, pour ne s'ocuper que de Dieu.

J'Ai été très mal cette nuit, & je vois que les forces diminuent & le mal revient: Le Médecin ne veut plus venir, & je ne fai que faire & ne m'en foucie guères.

1. Pour répondre, je vous dirai que lorsque je vous ai défendu de dire, ce ne sont que les choses passées que vous ravodez sans cesse; mais lorsqu'il s'agit de faire une chose, au lieu de vous en remplir, comme vous faites, je la dirois simplement, & je demanderois avis, comme vous avez fort bien fait à \* \* \*. Mais lorsque vous dites une chose il la faut dire entiere, fans en omettre une partie. Quand vous faites autrement, c'est pure nature, qui se décharge du plus gros fardeau, & qui ménage l'amour propre dans le reste. Il vaut encore mieux dire, que de conserver cette plénitude de tête qui, comme les mites, enfante un millier en un moment.

2. Plût à Dieu que vous pussiez vous ocuper de Dieu, & de rien autre! mais puisqu'il faut que votre tête soit pleine, dites donc, & parlez. Il faut que vous aiez un grand vuide dans la tête pour causer une si grande plénitude. Je voudrois tout laisser tomber d'abord, sans me laisser remplir de rien, bon ou mauvais: mais pour cela il faudroit saire ici un an de noviciat; car jusqu'à ce tems là, vous serez comme les slots de la mer. C'est

ela per el la bola desamor ma-

assez gronder. Achevez votre projet pour cette sois : vaille que vaille!

#### LETTRE CXXXIV.

Eviter la divagation & la vivacité naturelle. Agir par le cœur: mortisser l'esprit. S'intéresser pour Dieu.

I. I L ne faut point avoir de regret, mon cher E. de ce que Dieu ordonne par sa providence; tout ce qu'il fait est bien: lorsqu'il le voudra il nous donnera les moiens de nous voir. Je voudrois que vous sissiez passer au public l'ouvrage dont vous me parlez; mais après cela je ne voudrois pas que vous sus fusiez plus rien. L'ocutation où vous êtes de ces sortes de choses vous nuit infiniment: cela tient toujours votre esprit en vivacité, & ne lui donne point ce calme qui lui seroit si nécessaire.

2. Je vous demande donc deux choses: l'une, de ne rien faire de nouveau; l'antre, d'éviter toute dispute. Il faut se calmer & prier, la vivacité naturelle ne pouvant produire rien de

bon, fur tout dans une personne qui a tant de besoin de se calmer. Comment voulez vous qu'après vous avoir livré volontairement vous-même à la divagation, vous n'en aiez pas lorfque vous voudriez bien n'en pas avoir? Vous êtes trop plein de vous - même & de mille autres chofes, pour n'être pas fec à l'égard de Dien. Il faut un esprit reposé & un cœur tranquile pour goûter le don de Dieu; & vous n'ètes rien moins que cela. Il feroit étonnant que vous ne fussiez pas sec : l'impétuosité de votre esprit entraine comme un tourbillon le peu de l'eau de la grace que vous pourriez avoir ; & comme un grand vent feche en un moment l'humilité, de même votre vivacité desséche tout l'humide de la ... grace. Votre manvais gout est une chose que vous devez éviter; mais votre perplexité & vos retours, loin de le détruire, l'entretiennent. Soiez perfuadé que je vous aime tendrement dans le divin Maître.

Comme j'espère vous voir, je vous répondrai sur tout. Mais quand vous déserez - vous de votre tête? Il me sembloit une de ces nuits voir tous

les hommes comme des épics de bled. Je voiois tant de têtes, & point de cœurs. Je disois : divin Maître, prenez une faux, moissonnez toutes les têtes, qu'il n'y ait plus que des cœurs.

Ce n'est pas votre corps qu'il faut tuer, mais l'esprit. Laissez votre corps en repos, mais travaillez infatigablement à détruire l'esprit; car c'est ce que Dieu abhorre. Si vous venez, vous serez le bien venu. Bon courage! La persection n'est pas l'ouvrage d'un jour.

Ne vous confessez point de tout ce que vous me mandez: il n'y avoit point de péché. Nous parlerons de tout cela: Il y avoit même de la bonne volonté, & un zèle mal réglé.

Hélas, nos propres intérêts font la seule chose qui nous touche: l'intérêt de Dieu & de son Eglise ne nous touche point! Adieu, mon cher E.

The Time Pany and Periods Comments

The Same Language and Comm

#### LETTRE CXXXV.

Enfance, simplicité & innocence où Dieu nous veut.

I. C I Dieu vous vouloit apuier, il O vous donneroit des personnes doctes. Cela n'est point pour vous : il vous faut bien un autre petitesse que celle-là. J'entends toutes les raisons que vous auriez à me dire, qui font très-bonnes: mais mon cher petit Maître, qui vous veut le plus petit des hommes, n'en feroit pas grand cas. Soiez certain que je ne me trompe point sur votre compte pour vous croire plus avancé que vous n'êtes. Il fait plein jour chez vous pour moi. Si cela étoit autrement, je vous le dirois avec ma simplicité, qui se trouve plus à l'aise avec vous que jamais. Plus vous avancerez, plus il vous paroitra de relâchement & de tiédeur & d'indiférence sur ces choses. Comptez que dans l'état où vous êtes on n'est insensible à son insensibilité que par grace. Mais il n'y a rien à dire là deflus; puis qu'il n'y a qu'à tout perdre & tout oublier.

2: Il faut bien que cela aille encore plus loin pour être au point que Dieu veut: car il vous veut li petit, que l'on vous dépouille comme un petit enfant sans penser si l'on vous dépouille . & fans avoir honte de votre (\*) nudité. O bonheur inéfable de cette enfance spirituelle à laquelle vous ètes apellé! On ne donne aux enfans que des nourrices: On ne leur donne ni gouverneur, ni médecin. Je sens en moi, dans ce moment que je vous parle, un Mattre infiniment puissant & Infiniment petit qui me donne un droit sur vous, & de disposer de vous pour vous rendre petit: & fur cela je me trouve en beaucoup de liberté, que rien ne rétrécit, fans envie de vous faire des complimens, ni de vous donner même ce qu'il sembleroit que vous auriez raison de me demander. Jusqu'à présent, quelque union que l'aie que avec vous, je ne me suis point trouvé portée à en user de cette

<sup>(\*)</sup> De fe voir nu de tout bien & de tout

forte: mais une démission me faisoit entrer dans ce que vous me disez. Si vous me voulez d'une autre sorte, dites à mon divin Maître qu'il me change, & je lui dirai qu'il imprime dans l'intime de votre ame la simplicité qui me posséde, & qui me met dans un bonheur inexplicable, auquel vous participerez un jour: elle met l'ame dans une immensité incompréhensible à tout autre qu'à ceux qui l'éprouvent.

e

t

)

S

e

n

n

15

10

n

15

je

3

le

is

10

r.

10

is

te

ut

3. Il eft vrai que l'on fait bien des fautes extérieures, même dans un état confommé; mais ces fautes sont plutôt purifiées qu'une paille n'est brulée dans un grand fou; & le Maître ne reproche plus rien, sur tout si l'état de l'ame est d'une grande simplicité & enfance : Les hésitations, qui dans les autres viennent de défaut d'ouverture, ne viennent ici que de timidité, comme on voit qu'un petit enfant est timide & honteux lorfqu'il a fait quelque chose de mal quand on le lui montre. Cependant l'ame de cet état (a) ne peut demander de pardon : elle n'en désire pas mênre; mais elle se

<sup>(</sup>a) Vie de Ste, Cath. de Genes. Chap. 44

## 528 Enfance, simplicité & innocence.

laisse: & si elle avoit fait des sautes; elle seroit ravie qu'elles ne lui sussent pas pardonnées (a) afin que la justice divine sût satisfaite en elle.

4. Pai encore une dificulté dont je ne vous ai jamais parlé. C'est qu'une ame bien simple & redevenue bien innocente, qui a essuié bien des miséres redevient comme un enfant, sans malice & fans concupiscence: car sa chair lui paroit renouvellée comme celle d'un enfant. Tout ce que l'on dit ne fait nulle impression; ceci est une expérience réelle. Cependant la foi m'enseigne que la concupiscence ne se perd qu'à la mort. Je ne sai comment acommoder cela. Il me vient (fur ceci) une pensée; que comme il y a des vieillards en qui le feu de la concupiscence est glacé, il y a aussi des ames enfantines en qui Dieu a comme rendu cette chair innocente (b) après en avoir fait ressentir les révoltes. l'éprouve dans mon fond une candeur & innocence que je ne vous puis exprimer.

<sup>(</sup>a) Vie de Ste. Cath. de Genes. Chap. 23.
(b) Comme celle des petits enfans, où il m'y a nui fentiment de concupifcence.

exprimer. Il me semble que le ciel n'est pas plus tranquile que moi, ni un enfant d'un jour plus innocent. Je ne sais comme cela se fait: il me paroit que mes sautes sont des sautes sans coulpe. Je prie celui qui me donne une entiere consiance en vous, de vous faire concevoir ce que je vous veux dire.

# LETTRE CXXXVI.

Conduite particuliere d'une ame de choix pour devenir simple & enfantine.

L n'est pas possible que vous ne répugniez à mille choses que jo vous dis; parce qu'elles sont d'une extrême force, & qu'elles excédent votre portée. Aussi ne vous les dis, je pas afin que vous y travailliez : ce qui ne se peut : mais afin qu'elles s'opérent en vous par le plein & entier aquiescement. C'est comme si s'on dissoit à une personne : Il saut monter un roc inaccessible : elle seroit ésraice de cette proposition : mais qu'elle atentone 1 V.

elviouves es dipmer.

de; & elle s'y verra monter peu à peu fans favoir comment

Dien vous pousse avec tant de force, qu'il ne vous donne aucun relache. Vous êtes toujours en l'air, comme un homme que l'on balotte dans une couverture, en sorte qu'il ne faut pas s'étonner que vous foiez toujours étourdi & fans pouvoir vous reposer nul instant. Votre esprit pénétrant & acoutumé de raisonner, veut voir : on ne lui en donne pas le tems; il ne laise pas de dérober mille choses fans que vous vous en aperceviez à cause de l'habitude de raisonner. On vous dit; Dieu veut de vous un agir tout simple & du centre : c'est un agin nouveau. Vous dites; je n'ai point cela, je ne le puis discerner. Aquiescez; & il vous sera donné. Dans le moment présent c'est de l'arabe pour vous: comment vous faire parler une langue que vous ne connoissez pas ? Patience; vous la parlerez. Je ne vous demande mulle action, quelle qu'elle foit, que le plein & libre raquiesceun roc inaccellible ferent canadi

1

1

.

(

p

q

de deux sertes de conseils. Des avis

fur des choses que nous avons passées, ou que nous possédons; & à ceux-là; nous y entrons sans dificulté, parce que nous tenons la chose en nos mains & en sommes les maitres : ou bien on nous donne des avis qui nous surpasfent, & que nous n'ateignons par aucun endroit; & ceux-là trouvent chez nous du rebut. Cela ne peut pas être autrement : cependant une personne que Dieu poursuit sans relâche, (comme il vous fait,) & à laquelle on ne laisse pas poser le pied à terre, doit aller comme un étourdi, se laisser monter à une poulie, & grimper dans tous les lieux qu'elle ne connoit pas. Comptez que, fans foufrir beaucoup, & d'une maniere bien sensible, c'est la plus dure mort pour l'ame que de ne lui laisser pas un moment de repos.

3. Vous devez [ce vous semble] me craindre, & vous me saites pitié. Que seroit ce donc si je ne portois pas les coups. On vous tire pour vous saite avancer, & l'on frape sur moi pour cet avancement. Bon Dieu, à quoi ne me livrerois je pas pour vous? Vous ne le connoitrez que dans l'éternité. Je ne connois que vous qui

9

r

e

Si

e

8

foiez mené de cette forte. Lorque je vous dis ou écris quelque chofe, entrez-y de volonté & de foumission d'esprit, & croiez qu'il vous sera donné dans le moment actuel l'usage de ce que je vous veux dire, pourvà que vous ne l'anticipiez pas d'un instant de vue. Cette conduite est très détruisante, mais elle est très pure. Je vous dis que c'est à quoi vous êtes apellé: je ne le dis à personne comme à vous.

4. Je ne m'étonne pas que vous foiez fi roide: l'on vous plie fans précaution & fans yous grainer par nulle onction. Vous ne verrez que tard ce que vous aura valu cette poursuite sans relache. Au lieu (a) d'étourdir vos répugnances, dites-les moi: mandez moi ou dites moi dans le moment présent vos pensées comme un enfant, quand même vous n'auriez qu'un mot à mettre [ par écrit ]. Ce n'est pas affez pour la petitesse que Dieu demande de vous que de dire en général, je répugne : mais il faut dire le fait politif toutes les fois qu'il se présente. C'est un trajet qu'il faut une fois passer; sans quoi vous serez toujours roide & resterré:

<sup>[</sup> a] Peut-ttre , d'étoufer ou d'éteindre.

il n'y a que l'usage qui vous en puisse faire voir l'utilité. Quand me direz-vous ou m'écrirez-vous des naïvetés d'enfant?

5. Comptez que sans le favoir vous êtes bien plus mort & fans action pour les choses du dedans que pour celles du dehors : l'un doit ateindre l'autre. Vous négligez certaines pensées; elles s'éfacent enfuite, & vous ne les trouvez plus. Ce seroit une activité que de les chercher, comme ce seroit une fidélité qui vous élargiroit infiniment que de les dire dans le moment. Comptez que nuls des conseils bien pris ne pourront vous faire rentrer (a) en vous même, ni vous brouiller ou embaraffer. Ce qu'il vous faut est, la simple soumission, & la fidélité dans l'ulage fi-tôt que les choses se présentent, sans les anticiper ni les laisser passer : cela vous rendra savant : vous n'y trouverez de la dificulté que de loin & en les regardant comme un travail qu'il faut faire. C'est comme qui diroit, il faut qu'un enfant se nourrisse: l'on répondroit; mais cet enfant

e

e

S

i

t

d

ır

is

es.

a-

<sup>(</sup>a) c. à d. Vous faire revenir à vous pro-Prietaitement.

n'a nul usage de lui-même, il ne sait pas même s'il vit! & cependant rien n'est plus aisé à cet ensant que de se nourrir lorsqu'il a dans sa bouche la mamelle de sa mère.

6. O mon cher enfant que j'enfante chaque jour à Jéfus-Christ, avalez simplement & recevez la nourriture que je vous présente; & votre ame étant engraissée sera dans la joie. C'est le feul moien de devenir souple: sans cela, il fe fait des calus à vos jointutures. Entrez d'un cœur enfantin en ceci & vous recevrez la vie : car mes. paroles font pour vous esprit & vie: elles se doivent infinuer comme l'es prit: recevez done cet esprit qui est en moi pour vous, & qui n'est autre que l'esprit de mon Maître, qui s'est caché pour vous non fous la forme d'une colombe, non fous des figures de langues, mais fous celle d'une petite femmelette. Je prie notre Seigneur qu'il vous garde par fon onction fainte, afin que vous lui foiez une victime pure & fans tache. Ne vous faites de loi de rien; mais laissez vous au moment présent comme un enfant qui s'amuse de rien, mais qui est aussi

captivé quelquefois par fon maître. Je prie l'Esprit de vérité de passer de moi en vous, & de vous communiquer la simplicité que je vois vous être si nécessaire afin que nous achevions ensemble notre course. Je vous porte dans mon sein, mon cher E. afin que vous ne vous fatiguiez pas :) lorfque je vous pose à terre, vous le sentez. Marchons par les pas de Dieu même dans une carriere qu'il a franchi le premier, & à laquelle il vous invite plus que personne. Qu'il soit votre force, votre lumiere, votre docilité; & que celui dont il est chante, (a) non borruifti virginis uterum vous donne la petitesse de vous laisser porter dans le sein d'une petite femmelette. C'est le tems de miséricorde de mon divin petit Maître, tems de fon enfance : devenez petit comme lui. Il le fera par la grace. Habitat his and proceedings the tospes number cattle

dans le fein d'une Vierge. Paroles du TED EUM.

# LETTRE CXXXVII.

Esprit de simplicité: Esprit de vérité.

Pourquoi Dieu permet la persécution des personnes d'oraison.

1. [ ] Oilà une ( a ) lettre que j'ai en mouvement de vous envoyer, elle vous réjouira, que je crois, si vous ètes affez simple pour la lire; mais que dis je? vous êtes si simple, quoique vous ne le soiez pas encore au point que vous le ferez un jour. Je vous voiois l'autre jour si pctit, si simple; mais je comprenois que le Maitre vous vouloit infiniment plus fimple. Il fe rit des défauts extérieurs, comme font, le vif, la premptitude: il regarde cela comme des défauts d'enfans; mais il ne peut soufrir la hauteur, la roideur & Défiez vous de toute raison : ne donnez nulle entrée à rien. Il veut que nous soions unis. Lorfque votre cœur sera large, l'union sera sans dégoût. Le dégoût vient de quelque resserrement, non toujours

<sup>(</sup> a ) C'est aparemment la Littre précédente.

apercu; & il l'augmente toujours plus. Que votre ame sera belle! qu'elle sera

grande & pure!

2. Le Maitre veut que je vous dise, qu'il a mis en moi son Esprit de vérité; que vous l'exerciez sur quelque question qu'il vous plaira; que c'est domage de me laisser oisve; qu'il n'y en a point à qui il l'ait donné plus universel. Je suis comme dans un fas bouché, lorsque l'on ne me demande rien : mais dans le moment actuel du besoin, on lorsque l'on me demande quelque chose, il déploie toutes ses richesses. Je suis une bête par moi; en lui j'ai la vérité essentielle vérité au dessus de toutes les autres vérités.

3. Pai connu elairement que Dieux n'avoit permis la perfécution faite aux personnes d'oraison que pour obliger quantité de personnes curieuses à examiner ces matiéres , & les porter par là à devenir intérieures ; non seulement parmi les vrais Catholiques mais parmi toutes les nations? Vous le verrez un jour. J'ai ofert à Dieuma vie afin qu'il soit connu par tout, TO THE PERSON OF THE SECOND

### 538 Destruction de l'amour propre.

& que l'esprit de simplicité s'étende fur tous les Chrétiens.

### LETTRE CXXXVIIL

De la destruction de l'amour propre.
Office de S. Michel à cet égard.

- 1. I E me fuis trouvé ce matin un renouvellement pour vous avec un grand goût de votre ame. Il me semble que comme l'emploi de S. Michel après avoir chaffé le Dragon du Paradis, est de détruire l'amour propre dans les ames, votre état est que l'amour propre soit entiérement bani de chez vous, & que vous le fassiez fortir des autres. Il me semble que c'est le seul emploi auquel je suis destinée, que de combatre par tout l'amour propre. Cest pour cela que nous sommes unis si étroitement quoique vous ne connoilliez pas votre union in Carine Carloning
- 2. Il me fut une fois donné à connoitre comme lorsque nous étions destinés au plus pur amour, il nous étoit donné un St. Michel pour Ange

tutelaire, afin de détruire l'amour propre. Il va chez vous, disant; Q u i s u T D E u s, (a) Qui est comme Dieu : ne donnant point de repos qu'il n'ait tout detruit. Les Anges qui ont l'emploi, de S. Michel prennent son nom, quoique ce ne soit pas lui-meme. Mais il est impitojable, ne donnant point de quartier. Il est l'Ange exterminateur : son emploi n'est point d'édifier ; mais de détruire. J'a-voue qu'il est dur de se laisser détruire: mais qu'il est avantageux d'ètre détruit! S. Michel n'a égard qu'à-Dieu: il ne peut envisager la perte d'aucune créature, aiant lui-même précipité dans l'abime le Dragon & fes Anges, les plus belles créatures.

3. Depuis ma lettre écrite, j'ai été à la Messe, où j'ai été fort unie à vous & à St. Michel de la même union, fans nulle diférence ni diffinction. Il me semble que je suis revêtuet de son pouvoir pour vous dés truire. J'ai eu mouvement de faire dire la Melle pour vous, afin que tout foit détruit en vous : je le défi-

<sup>(</sup>a) Cest la signification du nom de Michel

### LETTRE CXXXIX.

On ne doit point retenir & cacher par des égards humains la vérité qui resprend & corrige; ni juger ou agir par le principe d'une fausse amitié & de fausses impressions: mais adubérer à la vérité, à la petitesse de l'Amour de Dien.

Ja lettre que j'écrivis par vous à N.; mais je vous prie qu'on n'y manque pas : tenez y la main. Pourquoi vouloir retenir la source la l'empedhen de couler? C'est une infidélité plus grande qu'on ne pense : je prie Dieu que cela ne soit imputé à per-

fonne. Comme il y a les momens du Seigneur pour faire écrire de fource, & aussi le tems afin que ces lettres ayent leur éfet, c'est empêcher tout cela que de les retenir ; & c'est un agir humain, qui fait du mal & à celui qui en use sous bon prétexte,

& à celui que l'on en prive.

2. Il ne faut pas regarder fi ce qu'on écrit acomode la nature. O que tous ces ménagemens humains, cettecrainte de bleffer, & la délicateffe qui fait qu'on craint de la bleffer , sont des défauts effentiels bien plus grands que bien d'autres qu'on dit, & dont on fait cas! Les autres défauts sont souvent involontaires, en nous sans nous; mais ceux-ci le font sciemment : Les autres sont superficiels; ceux-ci ataquent la fource de la vie. Je n'ai plus que peu de tems à être avec vous : Marchez pendant que vous avez la lumiere. C'est l'humain qui conduit & règle toutes choses. O Seigneur, éclairez ces aveugles, qui le font d'autant plus qu'ils voyent plus clain en aparence.

. 3. Laissons les ménagemens hu-

Miller Bross Ten

meins Pourquoi vous aimez vous done (les mas les autres) je vous prie Eff ce parce que la nature, y grouve fon compte, la commodité, an certain amufement ? O l'excellente amitié! C'est de cette amitié que les enfans du divin Maure doivent se défendre comme d'un serpent , de cette emitie tendre, délicate, qui étudie les goûts des autres, qui fuit les fiens , qui canonile les defauts afin de n'être pas obligé de les yoir tels, & afin qu'en ne les voyant pas on ne foit pas obligé à les dire; & qu'en ne les disant pas, on ne guérisse pas mon peuple. On bande les playes fans les panfer : on flate les bleffures en quelques uns , & dans les autres on agrandit le mal, on fait une playe véritable d'une simple égratignure,

que vous ayez des yenx sans your & des oreilles sans entendre? que vous sous sous sans entendre? que vous sous fachiez bon gré d'être de cette sorte? Vous avez tous un langage radouci & trompeur. Pourquoi metatez vous (a) des coussins sous les tous

<sup>(</sup>a) Ezéch, 13. VL 18 oup . andna

des de mon peuple? Et vous, pourquoi brifez vous le rofeau casse ? pourquoi éteignez vous la lampe qui fume encore Vous dites dax enfans de mon peuple, Tout est bon en vous; ceft Dieu qui fait tour; tout eft divin. Infensés que vous etes! Pourquoi flatez vous le mal dans ceux que vous aimez, & pourquoi l'augmentez-vous dans ceux qui ne fontu paso de votre gont? Vous arribnez à Dieu ce qui eft de la nature , & vous donnez à la nature ce qui est de Dient sony ...

5. Cela vient de vos fausses idées. Vous vous figurez qu'une personne qui eft à Dieu doive être fans défauts. Cela vous met dans la néceslité ou de canoniser ses défauts que ou de l'en estimer moins, si vous regardez les défauts comme défauts. Ne favez-vous pas que le Tabernacle du Seigneur étoit couvert de peaux de bêtes mortes, & que les tours qu'Herode avoit fait batir 3 étoient couvertes d'or ? Dieu feul est faint ; & gardons-nous plus que de la mort d'atribuer de la fainteté à d'autres qu'à lui. Allons comme de petits enfans, foibles, défectueux, mais sans artifice.

N'apellons (a) point le mal, bien; ni le bien, mal.

6. Mais où font ces petits enfans du Seigneur? Je n'en trouve presque plus; Tous font devenus grands & prudens: (b) tous fout fages; & nous Sommes foux pour Jesus - Christ: tous font grands, & nous petits: tous ort la prudence des enfans du fiecle, mais où est la petitesse de Jésus - Christ? Seigneur, (c) donnez moi de petits enfans, ou je mourrai! D'où me sont venus ces sages du siecle, qui disent à l'Enfant Jésus, je ne vous connois plus dans vos abaiffemens & dans vos confusions! Nous sommes étonnez lors que nous fortons d'avec les Grands, & que nous voyons notre Mere. Nous ne voyons rien que de méprifable. Nous ne voyons qu'une ésorce grofsiere, qu'un fujet de mépris. Eh, d'où vient que vos yeux sont changés pour elle, finon de ce que vous avez oublié que notre Maître paroissoit de même registere and until Protition

Jusqu'à quand serez-vous tardifs à croire? Cherchez Dieu pendant qu'on

<sup>(</sup>a) Haïe 5. vf. 20. (b) 1. Cor. 4. vf. 10.

le peut trouver. Mes petits enfans, je n'ai que peu de tems à être avec vous: profitez de ces momens pour devenir petits: vous ne vous éleverez que trop. Ne savez vous pas cet endroit; (a) Mon amour est mon poids? Le poids de l'amour sait d'autant plus baisser la balance, qu'il est plus fort: mais lorsque l'élévement vient, plus la balance s'éléve, plus le poids de l'amour s'asoiblit.

#### LETTRE CXL.

Douleurs qu'on soufre pour les défauts de ceux dont on est charge.

I. D's leu me pourfuit depuis que je suis ici comme avec un flambeau pour me faire voir les défauts de mes enfans, je veux dire, les défauts qui lui font obstacle; (car les autres ne me font nulle peine;) en sorte que j'en suis comme assiégée: c'est une lumiere qui a une impression douloureuse pour moi; si bien que je puis dire, (b) je paye.

(b) Pf. 68. vi s.

8

C-

ù

12

le le

à

n

a

<sup>(</sup>a) En 8. Augustin Confest, Livr. XIII. Ch. 9.

uporter; car les ames ne sont pas allez fortes pour porter cela. Vous étes celui que je ménage le moins; le je vous épargne encore: les choses paroissent peu en elles memes; cependant je les vois en Dieu d'une mainière si étrange, par raport aux miléricordes qu'il fait aux ames, & aux desseins qu'il a sur elles, que je ne sai comment on peut suporter sans mourir une pareille vue.

Hélas, mon cher fils, que j'engendre chaque jour, loyez ma conlolation & ma couronne. Plus les perfonnes font avancées, plus je fens d'une manière pénétrante leurs moin-

dres obliacles.

### LETTRECXLE

De la docilité & souplesse spirituelle:
comment Dieu l'exerce dans les uns,
la fait aquerir aux autres par
le ranversement de tour ce qui est
du goût de la Sageste & de la rai-

I. J E suis contente, & Dien aussi; de votre docilité. Il n'est point mécessaire que vous preniez la peine de venir chez M. Je vous ai éprouvé de toute maniere. Ne vous messurez pas sur ce que je fais; mais sur ce que je vous dis. Vous n'êtes pas aussi large sur votre tems que vous le serez un jour; mais votre docilité suplée à tout.

2. Je vous conjure de ne point diferer, lorfque Dieu demande quelque chose de yous : il veut une docilité si entière, qu'il lui faut obéir au moindre fignal; fans quoi, il n'est point content. Soyez persuadé que j'ai porté & porte cette obeissance aussi loin. qu'on la puisse porter : mais je badine quelquefois intérieurement avec mon divin petit Maître. Je lui tils Vous êtes trop pressé, vous êtes un importun; & mille autres chofes : &. il me semble qu'il n'est point saché que j'en use de la force avec lui; parce qu'il ne s'agit plus d'éprouver ma docilité & de me faire à tous fes maneges. Il y a longtems que j'y suis. faite, & que j'ai pris mes licences.

3. Agissez done avec une fidélité

inviolable là-dessus, sans regarder à ce que je fais: car ce que je vous dis, vous convient. Je vous dis ce qui me vient par raport à l'étendue que Dieu veut de vous. Dieu se sert des moyens, ce semble, déraisonnables pour se communiquer à vous, afin que votre fouplesse foit entiere : & comme il ne vous exerce pas par des croix & des peines extraordinaires, il faut qu'il le fasse par le renversement entier de toute sagesse, de tout arrangement, de tout ce qui est rai-Sonnable. Toute autre chose your maintiendroit en vous-même; & quoique vous eussiez une soumission vertueufe, vous mauriez jamais cette fouplesse qui se laisse entrainer à tout sans fentir qu'on l'entraine : parce qu'elle n'a nul penchant propre, nul choix, & nulle préférence.

4 Vous avez tout cela dans la volonté, & vous ne tenez à rien : mais vous ne l'avez pas parfaitement dans Fusage comme vous l'aurez. Comme votre état est affez uni, il n'a ni confolation ni peine. Une peine quelque violente qu'elle fût, comme elle ne feroit pas continuelle, & que quelques rayons d'affurance viendroient, vous feroit peut-être moins insuportable (& je n'en doute pas) qu'une longue suite d'inutilités qui semblent n'aboutir à rien. Cependant il n'est pas tems de vous lasser d'une viande dont vous devez manger encore longtems.

#### LETTRE CXLIL

Consécration d'une ame à la divine Enfance de JESUS. La vraye révélation de Jésus-Christ dans l'ame.

1. Que le Seigneur soit lui-même votre guide! In manus tuas, Domi-ue, commendo spiritum. Je remets mon Royaume à mon Père & à mon Dieu! Père Saint, sanctifiez-le dans votre vérité & faites que lui & moi sommes union, comme vous & moi sommes un. Que votre vérité se fasse entendre au sond de son ame. Je lui ai dit la vérité. Votre parole est la vérité. Je ne lui ai point caché vos secrets, parce que vous me l'avez

donné par dessus tout ce qui est sur la terre. Vous me l'avez donné; il est à moi; j'en ai disposé pour vous: c'est pourquoi j'ai le droit de vous le

confacrer entiérement.

vine Enfance. Insinuez lui la petitesse du pauvre petit & humble JESUS; non par vue, connoissance & lumiere, ce qui est trop peu pour lui, que vous destinez pour vous-même: mais par cette (a) Révélation de Jésus-Christ qui est la réelle possession de lui-même dans la plus pure soi, inconnue à celui qui la possède. Ne prenez point le change, mon E. ne suivez point le faux brillant des lumieres; mais le solide sentier de la mort. Soyez une nouvelle créature en Jésus-Christ; non selon la connoissance de cet état, mais selon la vérité.

commes antisagen voin stance antic bine

entender an som geansongnow, he lubted dender have beite between namelekeltetet entenden entende von entende von

LET-

### LETTRE CXLIIL

Communication divine des ames entrelles, & de Dieu avec elles & par elles.

I L me semble, que mon ame est comme une eau qui se répand dans les cœurs de ceux qui me sont donnés avec abondance, jusqu'à ce qu'elle les ait rendus égaux à soi en plénitude divine.

Hier le Maitre faisoit en moi cette demande : que t'ont fait tels & tels ; & fur tout N. ? Notre Seigneur me donne beaucoup pour fon ame; parce qu'il le vent beaucoup hâter & avancer. Il connoitra cela un jour; & ce qui est opéré par ce méchant néant. où Dieu est seul. Sa docdité plait beaucoup à Dieu, & atire les complaisances. Il me fut dit dans le langage muet da Verbet il y a un jour ou deux , C'eft mon lib , len qui ja pue complais : & a melure one Dien prenoit des complaifances fire fon ame; je voyois comme ce regard de complaisance le purifioit, & le rendoit encore plus l'objet des complaifances

years !

de Dieu , & cela continuellement. Cette complaisance m'étoit donnée pour son ame; & je voyois que ce n'étoit qu'une seule & même complaisance que celle que Dieu avoit fur cette ame & celle qu'il donnoit à mon ame pour elle: elle se faisoit en unité divine très parfaitement. Et ce même regard de Dieu, & de mon ame en Dieu sur cette ame; fait un écoulement continuel & de graces & de Dieu sur cette même ame: car ce regard est une production continuelle du Verbe dans l'ame. Le Pere en regardant l'ame y produit son Verbe, & la met par là en silence, paix, & tranquilité: cest par là qu'il l'affocie au commerce inéfable de la Sainte Trinité, & qu'il lui fait part de sa fécondité spirituelle, rendant son cœur & son esprit féconds en lui.

#### LETTRE CXLIV.

Diférence entre le non-besoin, le rassafiement, Es la plénitude. Connoissances Es impressions divines. Communications spirituelles.

J. Je

playe dont je vous ai écrit. Elle augmente en profondeur. Mon cœur est le cœur de mon divin petit Maitre: ò qu'il enserre de cœurs! Je me trouve plus serrée à vous que jamais, & plus pleine. Il me vient de vous expliquer cette plénitude, & par la mon cher Maitre vous sera comprendre ce que vous m'ètes, & ce que je

reçois pour vous.

2. Il y a de la diférence entre le non-besoin, le rassassement, & la plénitude. Le non-besoin éteint tous les désirs; mais les mêmes désirs ne sont pas pour cela remplis & raffasiés. Le Raffasiement est mon état continuel: il n'y a en moi aucun vuide à remplir. Cela commence des que l'ame commence de se perdre en Dieu : & quoique sa capacité croisse chaque jour. elle n'a point de vuide; parce que la source la tient toujours dans une égale plénitude. Elle ne voit en elle ni avancement, ni disette; & son état lui parole continuel, quoi qu'il foit certain qu'elle augmente chaque jour : mais comme l'augmentation de la capacité est imperceptible, il en est de Tome IV.

même du remplissement. Rien n'est donc aperçu dans cet état : mais l'ame est parsaitement contente & rassassée.

3. Je voyois ce matin votre état. Lorsque je dis voir, c'est pour m'expliquer : car je ne vois jamais rien. Les choses se trouvent imprimées en moi sans que je sache d'où elles viennent, ni comment elles viennent. J'ai un goût certain de votre ame.

Vous n'avez garde de rien voir; parce que vous êtes dans un parfait dénûment, & qu'étant conduit par la foi vous n'avez & n'aurez jamais de vûe: mais ce que Dieu voudra vous faire connoitre, il le fera par l'expérience, ou par un goût caché dans la velenté, par un je ne fai quoi, que l'on ne fait d'où il vient ni ce que c'est: & ce je ne sai quoi ne fait pas une certitude, comme dans les ames de lumieres; mais il atire la croyance fans qu'on fache pourquoi il l'atire : car si on raisonnoit là-dessus, on ne fauroit comment on croit ces choses, ni pourquoi on les croit. Il en est de même de la confiance que l'on a aux ames de grace que Dieu nous donne pour nous aider. On les croit

1 5

fans pouvoir dire une raison de cette foi : au contraire, si l'on écoutoir la raison, on y verroit une infinité de raisons de deuter, & nulle de croire. Cependant on croit malgré les raisons de douter, & sans nulle raison de croire; & cette soi insensible est plus forte que toute raison. Quoique sa sorce soit cachée, rien ne la surmonte.

4. Le rassassement ne peut jamais venir que de Dieu. Il est seulement pour l'ame. C'est le propre de Dieu que de remplir avec surcroit le cœur de l'homme, qu'il a créé pour cela. Ce raffasiement cause une certaine aifance : il ne se sent point, comme une personne ne sent point son raffasiement. Lorsque l'on a trop mange, on fent un superflu qui incommode, comme l'on fent la faim lors que l'on n'est pas rempli : mais le juste rassassement ne se sent point, ni ne s'aperçoit pas même. Il en est comme d'une personne qui auroit audedans d'elle un aliment qui lui entretiendroit la vie sans le savoir ; elle seroit étonnée de n'avoir jamais ni apetit ni besoin. Tel qui n'a point d'apetit ne laisse pas d'avoir besoin ;

2

a

e

le

as

es

CE

:

ne

54

aft.

2

115

oit

Aa 2

mais celui qui est rassasse n'a ni apez tit ni besoin, & il se trouve dans une certaine abondance qui, loin de l'incommoder, le satisfait. Il me vient que votre état est un non besoin, qui apartient à la nudité, & marque une union médiate, quoique non pas consommée.

5. La plénitude n'est point tout cela, du moins celle dont je veux parler. C'est quelque chose de surabondant & qui fe décharge. (Confiderez) par exemple, un bassin qui seroit plein autant qu'il pent contenir. On ne s'aperçoit point de sa plénitude que lors qu'on décharge dans fon fein une eau superflue : cette eau lui est inutile, à la vérité; mais elle ne l'est pas par raport aux autres basfins (inférieurs) qui l'environnent; parce qu'ils feroient toujours vuides s'ils n'étoient remplis de fa surabondance. Je suis ordinairement comme un baffin plein auquel rien ne manque: je suis toujours pleine pour moimême d'une plénitude immédiate, qui me laiffe pas un moment de vuide : mais il m'est donné à connoitre à préfent , que je vous communique par

le fond nud ce que Dieu vous communique lui-même, qui est simplicité & nudité. Or cela ne se distingue point que par une aisance, que la seule réflexion peut troubler. Il y a dans cette communication centrale un repos non goûté; mais plus aprofondi: & c'est ce que mon Maitre vous

donne par moi.

S

u le

C-

es n-

ne n-

i-

ui

:

é-

oar

6. Mon afaire est, d'ètre toujours comme je l'ai été, un canal fans proprieté. Que le divin Maitre (& difpensateur) l'ouvre lui-même ou que vous l'ouvriez, il ne m'importe. Que ce même Verbe, qui se peut contmuniquer immédiatement aux hommes, & qui le fait, se serve aussi du pain & de la parole du Prêtre pour le faire, n'est ce pas toujours le même Dieu, & un excès d'amour? Vous me serez utile de loin si vous voulez bien me correspondre de tout votre cœur, & entrer aveuglément dans tous les desseins de Dieu. C'est ce que je vous demande par tout ce qu'il est; & pour étreines un plein aquiescement & une correspondance entiere. J'ai eu besoin de cette correspondance dès le commencement pour vous communiquer les graces que Dieu vous vouloit faire, sans quoi elles demeureroient suspendues en moi.

### LETTRE CXLV.

Ne désirer que le règne de Dieu & sou intérêt. Touchant les nouveaux inspirés & leurs illusions dangereuses.

1. T'Ai reçu, mon cher frére en Jefus - Chrift, votre lettre, qui m'a fait un grand plaifir, non feulement par la continuation de vos bonnes dispositions, mais par le nombre des personnes de votre connoissance qui cherchent Dieu. Je ne désire qu'une chose au monde, qui est, le Règne de Dieu dans les cœurs, puisque c'est la fin pour laquelle nous avons été créés. Je vous prie de vous unir tous avec moi pour demander à Dieu ce Règne. Il y a dans le Pater, Que votre Rigne arrive; & l'amour propre a fait ajouter par quelques-uns, que votre Règne nous arrive. Ce n'est point là la demande que Jésus-Christ nous

a ordonné de faire: pourvû qu'il règne dans le cœur, il fera de nous ce qu'il lui plaira. O combien devonse nous fouhaiter cet empire de Jésus-Christ sur toutes les ames qu'il a bien voulu racheter de son sang!

2. Commençons par lui donner un plein pouvoir sur nous-mêmes, afin de pouvoir obtenir qu'il règne dans les autres cœurs. Je vous assure que je ne vous oublierai point devant le Seigneur, vous & tous vos amis. Nous ne devons être qu'un en lui. Ce que Dieu n'acorderoit pas à chacun de nous en particulier, il l'acordera à cette union des cœurs pour lui demander la même chose.

2

e

e

e

S

e

a

-

t

S

Il me semble que nous devons mourir à tout intérêt propre pour n'avoir que son seul intérêt en recommendation. Heureux celui qui s'oublic de tout intérêt propre pour ne penser qu'au seul intérêt de Dieu seul.

dez sur les inspirés, j'en ai déja beaucoup écrit à d'autres qui me demandoient ma pensée sur cela. Je crois
qu'il peut y avoir entreux un grand

A a 4

nombre de bonnes personnes, droites & fincères, qui ne voudroient pas tromper, mais qui ne laissent pas d'ètre trompées. Il y a en cela une espece d'obsession: car Dieu se communique dans la paix & dans le dilence du cœur, & non point par de violentes agitations. Lorsqu'Elie fut averti par un Ange qu'il verroit paffer le Seigneur dans la montagne d'Horeb, (a) il se mit dans une caverne, & se tenoit à l'entrée. Il vint un grand tremblement; mais Dieu dit l'Ecriture, n'étoit point dans le tremblement. Il vint un vent impétueux; & Dien n'y étoit pas encore: mais il vint enfin un petit zéphire doux & paifible, & la même Ecriture nous affure que c'est où Dieu étoit. Il y a beaucoup de ces personnes en Angleterre; mais ces agitations - là y font presque cesses, & quelques-unes ont reconnu de bonne foi la tromperie. Je crois que tout cela étoit une tentation du Démon pour retirer les ames de cet intérieur paisible & tranquile & de cette foi ténébreuse que Dieu a choisis, com-

<sup>(.</sup>a) 3. Rois 19. vf. II. 12.

me dit l'Ecriture, (a) pour sa cachette.

4. L'esprit de l'homme est toujours porté à l'extraordinaire, & donne facilement là dedans; au lieu de fuivre l'humble & petit Jésus dans sa retraite, dans fon humiliation, dans ses soufrances, & dans sa vie cachée & toute commune. Il a passé trente ans sur la terre sans être connu quoiqu'il vint pour fauyer tous les hommes: il n'est rien dit de lui pendant tout ce tems sinon qu'il étoit foumis, (b) & erat subditus illis. Lorfqu'il a fait des miracles, il l'a fait pour confirmer la nouvelle doctrine toute céleste qu'il vouloit établir : cependant, son extérieur, sa maniere de vie étois toute commune. C'est pourquoi il faut bien se donner de garde de prendre le change. Demeurons cachés & inconnus comme lui. Le vrai amour de Dieu voudroit non seulement être caché aux yeux des hommes, mais même à ses propres yeux. L'Apôtre voulant faire une véritable peinture

<sup>(</sup>a) 2. Par. 6. vf. 1. Pf. 17. vf. 12.

de Pintérieur dit, qu'il est (n) paix Es joye au S. Esprit. Ainsi vous voiez bien que toutes ces agitations empêchent le parfait repos de l'ame en nvar phrat decker lear Dockinsia

By a beaucoup de performes de tous cotés qui défirent le règne de Dien; mais les plus confidérables & les plus avancées font morts depuis peu. Ils sont allés à telui qu'ils ort cherché, qu'ils ont trouvé; & qu'ils peurales deren Ceft le maniernos reassingues to ne crois pas que cela

#### LETTRE CXLVL

for the less autres pais pilo

Sur la mort Run de ses intimes, dont elle prarque les excellentes qualités.

r. Nous avons perdu notre cher Pere, mon cher Fr. ou plu-tôt bien loin de l'avoir perdu nous le trouvons plus réellement dans le ciel que fur la terre. Le jour qu'il tomba malade je me fentis penetree, quoiqu'affez éloignée de lui, d'une dou-leur profonde, mais suave. Toure dou-leur cessa à la mort; & nous nous

<sup>्</sup>राह्म क्षेत्र हेल प्रस्तित हैल स्पूर्ण हैन है। कि

formes tous, fans exception, trouves plus unis à lui que pendant sa vie. Tous ses Enfans le trouvent present avec une correspondance pleine de suavité douloureuse. Cétoit un homme véritablement à Dieu, & qui parmi ses grands talens étoit le plus hum-ble, le plus petit, & le plus obéisfant des hommes. Des que l'on avoit parlé, c'étoit une démission totale de son propre esprit. Je n'ai pû prier pour lui après sa mort, n'ayant jamais douté de son bonheur éternel, Il est présentement abimé dans le sein de Dieu. Il a donné avant de mourir sa bénédiction à tous les (amis de dehors) qui veulent aimer Dieu. Il y a bien de l'aparence qu'il est mort martir de la vérité, sa mort n'étoit pas naturelle. Souvenez-vous de celle de M. de C. Je crains qu'il n'y ait eu quelque raport. Nous laissons à Dien le jugement de toutes choses.

2. Je prie Dieu de tout mon cœur d'affifter M. le B. de R. & M. son frere. & de les mettre dans les dispositions nécessaires pour qu'ils sui soyent agréables de plus en plus. Je

fuis fort touchée de la maladie dir. dernier. Je crois que s'ils s'unissolent à feu M \*\*\*, cela leur feroit une source de bénédiction, & à vous tous : car cétoit un vrai martir du pur amour, inconnu aux hommes & à lui - même. Pour la bonne Mad. de N., je la falue cordialement, & me recommande à ses bonnes prieres. Rien ne me donne tant de joye que quand je vois des cœurs bien disposés pour Dieu. C'est là Punique nécessaire p d'AI-MER LE TOUT-AIMABLE. Je yous falue tous in Domino vous m'ètes tous extremement chers fur tout vons, mon cher Fr. vous me tenez plus au cœur que je ne efaurois exprimer, & j'espére que Dieu vous conservera pour achever son œuvre.

### LETTRE CXLVIE

Epreuve de Démons. Elle n'est poins pour les ames de foi. Vraye fimplicite d'une ame redevenue enfant.

enlans cue

1. I y a des ames qui sont éprouvées par les Démons. J'en connois beaucoup de cette sorte en province & ici. Il y a plus de six à sept
ans que sans que j'en sache la raison,
sitôt que j'aproche d'elles, ou que je
désens au Démon de les tourmenter,
il les laisse, & ne les ose aprocher.
Lorsque je suis éloignée, la seule pensée ou menace qu'ils leur sont de moi,
les chasse. Il y en a quelques unes
pour qui j'ai en mouvement d'empècher pour toujours le Démon de les
aprocher; & il les a quitées si absolument, qu'il n'a plus paru depuis.

2. Lorsque je dis & fais ces choses, je les dis & sais comme un enfant, sans atention: & il me semble que le Démon craint plus cette enfance, dont je suis possedée au dedans, que le pouvoir de la plus sorte sainteté. Il me paroit même extraordinaire que je puisse vivre avec les hommes sans que cet état paroisse au dehors. Mais lorsque je suis seule, je me sens tonte ensant, toute innocente, une candeut que je ne puis dire. Mon centre est cette ensance. O si je trouvois des ensans, que je serois aise! votre ame

## 366 8 Epreuves par les Deinous:

est celle de toutes qui me paroit la plus

propre à le devenir.

3. Pour revenir à ce que je disois; le même mouvement qui m'a porté à délivrer certaines ames obledées, m'a porté à en livrer d'autres fans favoir ce qui me le failoit faire, sinon qu'étant acoutuniée avec Dieu à une souplesse infinie, je fais sans atention & fans retours tout ce que l'on me fait faire. Celles que j'ai eu mouvement de livrer de la forre, ont été tourmentées d'une manière étrange, soit par les idées de l'esprit, soit par ce qu'il exerçoit fur leurs corps. Lorfqu'elles me disoient cela, je sentois en moi un pouvoir de les foulager ou de les livrer de nouveau; & demenrant sans action, je faisois ce que l'on me faisoit faire. Un jour qu'une personne, qui est fort à Dieu, me difoit, qu'il faloit que je fuse forciere pour faire aller & venir le Démon chez elle , ainfi qu'elle l'éprouvoit; je lui répondis: Que celui qui me possede & me fait faire cela, vous posséde durant cette Messe! Elle dit, qu'elle crut être en paradis pendant ce tems. Mais je la livrai ensuite. Je ne sais SUITE

I

50

pourquoi je vous écris ceci. Je ne puis me mettre en peine s'il y a du mal de les livrer de la forte : car j'obeis ; cependant on veut que je vous l'ecti. ve; & je me mettrai en devoir de vous obéir si vous me dites que je doive faire autrement. Une de ces ames fut entierement délivrée, & n'a jamais été attaquée depuis : & comme le Démon fortit d'avec elle, je dis à Dieu : Seigneur, fi vous voulez que je sois exercée (a) par lui, & sa victime , j'y confens; auffi-tôt j'eus cette impression, que cette épreuve n'étoit plus pour moi : qu'elle n'étoit même pas capable de faire mourir entierement : c'est pourquoi elle n'étoit point donnée aux ames de foi; & ceci me fut imprimé; que si une ame comme la mienne, en qui la foi a tout détruit, & où l'enfance régne, alloit en enfer, qu'elle en chasseroit les Démons.

4. Jai vû que les personnes que Dien destine à une véritable mort, ont eu besoin d'une seconde épreuve, & j'en ai vû une qui par la compaf-

<sup>(</sup>a) Peut - ftre , pour lui , pour cette perlonne là

Gon que l'on a en d'elle, est restée en chemin, fans jamais avancer d'un pas. & est depuis bien des années dans le même état . redevenant même plus proprietaire. Je vois clair comme le jour & fon état & ce qui fait fon arrêt. Ceci n'arrive qu'aux personnes dont Notre Seigneur me charge intérieurement: pour les autres ; je n'ai nul droit fur elles. Jusqu'à présent je n'ai pas même eu nulle penfée là deffus ni pour me conseiller oni pour vous le dire. Si vous croiez qu'il y ait quelque chose à faire pour moi, vons aurez la bonté de me le dire: car à cela, je ne prends ni ne mets: je ne prie pas même pour les personnes ini ne pense pas à leur rien dire; mais comme l'on diroit à une perfonne; Mangez, ou ne mangez pas, fans savoir pourquoi on le dit, ie le fais de la forte fans le moindre retour. A man simul suctory officer

Il vous setoit dificile de comprendre jusqu'à quel point de simplicité mon fonds est arrivé. Du reste, je n'ai aucune vertu, & n'en suis pas capable. Je n'ai que la capacisé de me laisser mener comme un enfant,

11

. 2

le

le

r-

es é-

ai

je

ef-

ur

y

1,

e:

s:

n-

e;

er-

le

re-

7

mdi-

e,

nis de

it ,

fans penser à ce que je dis ou fais, Tout ce qui n'est point cela, n'est point mon centre: & tout ce qui se fait extérieurement d'exercices de religion, se fait sans correspondance, (a) comme une machine, comme une chose ajoutée à l'état, dont le sonds n'est que simplicité & innocence. Je me pusserois aisément de toutes choses.

6. L'ame le trouve dans une indépendance fouveraine qui ne vient point de plénitude comme au commencement, où l'ame ne voit rien qui lui manque; ni de non-vouloir, comme dans la foi feche & nue; ni de rassaliement aperçu. Il ne manque rien. quoique l'on n'aie rien : & l'on n'a aucune mort, parce que la vie est continuelle, fans nul moien d'entretenir fa vie, ni fans penser à fa vie, comme nons vivons d'air fans penser à l'air qui nous fait vivre. On ne me montre presque jamais mon état, & je suis comme s'il n'y avoit point d'état au monde, fouvent même défigurée au dehors, comme un enfant tom-

<sup>(</sup>a) Voiez la vie de Ste. Catherine de Génes, Chap. VL

bé dans la boue; mais je n'y pense point. Ceci m'a été montré pour vous le dite. Lorsque le Seigneur voudra que je vous en dise davantage, je le forai. (a) Quiconque est simple, vienne à moi!

## LETTRE CXLVIII.

Le Démon tente & peine les ames sans qu'elles s'aperçoivent que c'est luis. On se préserve du désespoir par l'abandon à la justice de Dieu.

Mon cher F. Je me sers de la main du pauvre \*\* qui m'est venu rendre une visite; parce qu'outre mes maux ordinaires, j'ai encore la sévre. C'est un ami sur & sidéle. Je vous dirai, pour ce qui regarde vos peines & vos tentations, qu'il y a bien des choses qui paroissent volontaires, & qui ne sont néanmoins ni volontaires ni libres. Dieu livre souvent l'extérieur au Démon pour puriser l'ame.

(a) De peur que S. Paul ne s'élevat

(A) Prov. 9. vf. 4. (b) 2 Cor. 12. vf. 7.

pour ses grandes révélations , Dien lui donna un Ange de Satan.

Les uns apercoivent le Démon ; & cela leur est un grand apui , quoiqu'ils fonfrent beaucoup: en d'autres cela paroit comme tout naturel. Quand Dieu livra Job au Démon, il ne le lui fit point apercevoir : mais une troupe de Caldéens & d'autres voleurs lui enlevérent ses bestiaux : cela parut une chose toute naturelle. Un grand vent, comme une espèce d'ouragan, ébranle & abat la maison : ses enfans font écrafés desfons, on n'y voir point la main du Démon. Il est ensuite frapé d'une plaie depuis la tête jusques aux pieds: il ne regarde pas cela comme un ouvrage du Démon, mais comme une épreuve de Dieu Dieu a pourtant voulu que nous sussions que le Démon avoit fait toutes ces choses, quoiqu'il n'en soit point parlé dans tous les discours de Job; afin de nous faire comprendre qu'il livroit fouvent le dehors au Démon, mais qu'il lui défendoit de toucher à notre ame. Qu'est-ce que de ne pas toucher à l'ame de celui qui est éprouvé? C'est de ne pas détourner fa volonté de Dieu. Vous favez que S. Paul dit, qu'il (a) livroit à Satan le Corinthien pour fauver son ame.

2. Votre disposition intérieure seroit toute propre à raffurer ceux qui cheschent de l'affurance : mais nous n'en voulons point d'autre que d'être la victime de la justice de Dieu en cette vie, & même en l'autre fi telle étoit sa volonté. La justice de Dieu est toujours aimable, tonjours adorable; & c'est elle qui s'exerce sur ceux qui veulent être véritablement à Dieu. La plénitude de l'ire de Dieu est pour les reprouvés, & la justice pour les enfans du Seigneur. Dieu m'a fait la miféricorde de me trouver quelquefois à point nommé pour affilter de pauvres ames prêtes à fe désespérer; ce qui arrive fouvent lorsqu'on ne trouve pas des personnes qui entendent les voies fecrettes de Dieu. Cela cause une aliénation dans leurs esprits, difant qu'ils aiment mieux (b) mourir, que d'ofenser Dien; & ils ne voient pas que le plus grand des péchés eft de le dé-

<sup>(</sup>a) t Cor. 5. vf. 5. (b) Se procuter la mort à eux-mêmes.

faire soi - même. Ceux qui sont le plus à plaindre sont ceux dont l'œil intérieur est tellement obscurci par le défaut de foi, d'abandon & d'instruction, qu'ils ne comprennent & ne voient point de ressource que dans le désespoir : mais lorsqu'ils trouvent des personnes qui les portent à s'abandonner à la justice de Dieu, à esperer contre l'espérance même; ils entrent dans une véritable paix, & leur inté-

rieur change en un moment.

3. Ils comprennent alors que c'est eux - mêmes qu'ils regrettent; que c'étoit leur amour propre & l'amour de leur propre excellence qui les jettoient dans ce désespoir: car pour Dieu, il ne perd rien de ses droits; il est toujours le même; infiniment grand & heureux. Il est juste qu'il soit toujours Dieu, & que nous autres petits vers de terre, nous nous trainions le mieux que nous pouvons dans notre boue sans cesser de l'adorer & de l'aimer. Si Dieu avoit permis que votre intérieur se fut obscurci avec les peines extérieures que vous avez, vous seriez bien plus à plaindre; ce qui ne manqueroit pas d'arriver à vous ces tiez de vous abandonner à lui & si vous preniez quelque moien de vous dérober à sa justice; ce qui, comme j'espère, ne sera pas: car mon cœur, qui vous porte sans cesse dans le sien, seroit obligé de sécouer une charge si pesante.

## LETTRE CXLIX.

Utilité des épreuves: y tenir ferme, fans s'étonner pourtant que l'on y éprouve des foiblesses, & qu'on soit fensible aux ocasions.

### Mon très cher frére,

N., sans vous écrire & sans vous envoier par lui des marques de Punion intime que s'ai avec votre ame. Je vous assure que personne ne partage plus que moi toutes vos peines; mais il saut sousir en cette vie pour être conforme à Jésus-Christ. Je n'ai que saire de m'informer à personne des dispositions de votre ame, de votre simplicité, & combien vous êtes

éloigné de toute domination: Dieu me l'a fait goûter d'une maniere bien simple. Celui qui n'est pas tenté ni exercé, que sait-il? Dieu vous aime trop, pour ne vous pas donner des ocasions d'exercer votre patience; & je dis que la croix est déja une récompense du bien que vous faites en travaillant à l'œuvre du Seigneur par la charité que vous avez pour vos fréres. S'il n'y avoit point de créatures sur terre pour nous exercer, Dieu le feroit faire par ses Anges, afin de nous purisier encore davantage.

2. Ne faites aucune dificulté de m'écrire vos peines, car Dieu le veut bien de la forte; & j'espére que je ne vous afoiblirai jamais, & qu'au contraire Dieu me fera la grace de vous fortifier toujours plus dans l'amour des foufrances, & dans le désir de vous emploier, comme vous avez fait jusques à présent, pour votre prochain, quelques obstacles que vous y trouviez. Un coeur généreux s'afermit dans le bien par l'oposition qu'il y trouve: un cœur humble est comme un arbre qui a jetté de prosondes racines, & est afermit par le vent & les orages; au

fieu que ceux qui n'ont que des racines superficielles sont renversés & abatus.

3. Il ne faut pas vous étonner si vous êtes quelquefois foible dans les ocasions, & st vous êtes fensible aux coups qu'on vous porte: Cela nous fait voir ce que nous sommes par nous mêmes, & ce que nous ferions sans la grace. Si nous étions toujours fermes & courageux, nous nous atribuerions quelque bien, & nous ne serions pas dans une asser grande déspendance de Dieu; nous milères mêmes pour la persection de notre ame.

Il est certain que quand les esprits sont tournés d'un certain côté, quelque chose qu'on fasse pour les adouoir, on n'en fauroit venir à bout.

Ma Santé est très mauvaise, d'est ce qui fait que je ne puis dicter beaucoup: mais je vous suis très unie en Jésus. Christ. Je vous souhaite à tous la bénédiction & la paix de Jésus-Christ. Par vobs.

a jouré de profondes rigine, & et

### LETTRE CL.

Union dans le service de Dieu. & réus

1. I E reçois toujours M. C. F. en ne. tre Seigneur, une grande joie quand je vois de vos lettres. Dieu . ce me semble, a uni votre cœur au mien d'une maniere particuliere. Je le prie de tout mon cœur qu'il vous conserve. & vous fortifie pour achever fon œuvre & pour le besoin de plusieurs : c'est ce que l'espére de sa bonté, & que je lui demande de tout mon cœur, car je ne vous oublie jamais. Je vous prie de vous fouvenir tous les vingt-cinq des mois que c'est la fète du divin petit-Maître, & je fais dire la Messe ce jourlà pour tous ses enfans, dont vous êtes un des principaux & un de ceux qui me tenez le plus au cœur. l'espére que ni distance de lieux ni nulle autre diférence ne nous empêcheront pas d'être réunis dans ce divin objet, qui rend tous un en lui. Soions si souples & si pliables, que nous foions comme des goûtes d'exu qui le perdent fans cesse dans l'Ocean divin.

## LETTRE CLI

De la pauvreté spirituelle & de l'anéantissement. Qu'ils sont si agréables à Dieu dans une ame, qu'il vient s'y incarner missiquement, & y faire tout. Excellence de la justice de Dieu. Mourir pour vivre &c.

1. T'Ai reçu votre lettre, ma chére Sœur, & véritable amie, avec beaucoup de joie. Bien loin que votre pauvreté me fasse horreur, si vous étiez encore plus pauvre je vous aimerois davantage. Vous vous croiez bien pauvre; & vous êtes encore bien riche: mais il faut se laisser au Seigneur pour qu'il donne & ôte comme il lui plait : ce n'est point l'ouvrage de la créature, mais celui de Dieu; ainfi, laissez-le lui faire tout entier, qu'il vous mene où & comme il lui plaira : tout est bon de sa main. Il est dificile quand la pauvieté devient plus grande, de ne pas vouloir se mêler de l'œuvre. Mais il n'est pas encore tems de parler de cela. Votre Bien-aimé ne peut point vouloir que vous ne l'aimiez pas , quoiqu'il puisse vouloit

que vous ne connoissez ni sentiez votre amour: car lorsqu'il apauvrit & dénue l'ame, c'est pour se faire aimer

plus purement.

C

e

Z

1-

il

ıst

2-

e

1-

1.

ıt

er

1-

ie

ir

2. Il n'a pas encore pris tout le sien : il s'en faut bien. Il ne vous a pas non plus encore mise dans le profond abime du néant. Il vous laisse bien dans votre néant, c'est-à-dire, dans la place qui vous convient selon votre état: mais pour l'abîme du néant, il est si profond, qu'il faut y avancer bien des années avant que d'en ateindre le fond; & je crois qu'il n'y a jamais eu que Jesus-Christ qui l'ait aprofondi véritablement en (a) s'anéantissant soi-même. Quand la Sainte Vierge parle d'ellemême dans l'Ecriture, elle dit, que (b) Dieu a regarde sa bassesse: & comme elle étoit la plus anéantie des pures créatures, le Verbe la choisit pour être sa mère : ainsi plus nous sommes pauvres, petits & anéantis, plus nous fommes agréables à Dieu. C'est dans ces coeurs où il se plait infiniment, & où il répand son plus pur amour. Après les avoir anéantis felon ses desseins éternels, il sy incarne lui-même mistiquement.

(a) Phil 4. v. Z. (b) Luc 1, vf. 48.

- 3. Ce que vous avez donc à faire; est de ne vous meler de rien, & de lui laisser tout saire: car tout ce que vous feriez, ne serviroit qu'à l'empècher d'agir en vous. Le dessein de Dieu en agissant en nous, n'est pas de nous rendre merveilleuses, de nous remplir de dons & de faveurs; mais de nous réduire à rien: car c'est un Dieu jaloux, qui ne veut rien sous rien nous que lui-même pour lui-même, & non pour nous.
- 4. Vous dites, que vous n'avez plus que la foi nue. C'est la meilleure de toutes les voies : & quand vous cesserez de Papercevoir, ne vous en étonnez pas; car plus elle devient nue, plus elle disparoit à nos yeux. Dien est si jaloux, comme je vous l'ai dit, qu'il ne veut pas même que nous voyions s'il opére en nous, ni ce qu'il y opére. Demeutez immobile, à moins qu'il ne vous remue hi-même. Je vous affure, ma très chére amie, que dans le chemin que vous tenez, vous n'y trouverez pas de presse, & que la foule ne vous y incommodera point; car chacun tend à être quelque chose, & peu tendent à n'être rien afin que Dieu soit tout en

eux, non pour eux, comme je vous l'ai dit, mais pour lui-même. Je m'intéresse beaucoup pour votre ame afin que Dieu soit glorissé en vous selon qu'il le désire. Je vois qu'il vous a conduit par une bonne voie, puisque vous avez travaillé à ôter de vous tout ce qui n'étoit pas Dieu: c'est jusques où l'activité aidée de la grace peut aller: laissez donc tout faire à Dieu à présent.

e

e

r

S

it

e

1-

IS

12

n

S

-

à

2

n

fi le corps de le sang de Notre Seigneur sont dans le pain de le vin qu'on vous donne à la Cene, je ne le crois pas; mais ce seroit une trop longue discussion de vous dire où il est véritablement. Contentez vous, puisque le Seigneur vous en a retiré, du soin qu'il a de vous. Pour les Sermons, allez y quelquesois, pour ne point faire de peine aux autres, & pour ne point atirer la persécution.

Pour la bonne personne dont vous me parlez, je ne suis nullement surprise de ce que vous me dites. J'en ai connu beaucoup d'autres que Dieu a mené là malgré une serme résolution, qu'elles avoient fait de ne se point marier. Ce n'est ni le mariage ni le célibat qui fanctifie; mais la volonté de

Dieu. Lorsque Dieu prépare lui même les choses, ce seroit une proprieté de ne vouloir pas s'y rendre. J'espére que Dieu ne vous manquera, ni à \*\* si vous lui êtes fidéles. Sa parole y est engagée lorsqu'il a dit; (a) Cherchez le règne de Dieu & sa justice; & tout le reste vous sera donné comme par surcroit.

6. Je suis bien-aise que vous aimiez la justice de Dieu, car c'est un atribut qui est tout pour lui. C'est elle qui lui restitue toutes nos usurpations, qui nous purisie de tout ce qui lui est contraire; elle crie sans cesse qui est comme Dieu? afin qu'on lui immole toutes choses. C'est l'atribut auquel je suis dévouée: je suis ravie que vous le soiez de même, & je vous embrasse, ma chére amie, de toute la tendresse de mon cœur.

7. Vous avez bien raison, ma chére amie, de dire qu'il faut bien des morts pour arriver à la vie, & qu'il faut bien perdre des vies; parce que notre vie propre se trouve par tout, même dans les choses qui paroissent les plus saintes: c'est pourquoi il faut tant

<sup>(</sup> a ) Matth. 6. vf. 22.

de morts pour arriver à la vie éternelle. Mais quelle est cette vie éternelle? Jésus-Christ nous l'aprend quand
il dit, (a) la vie éternelle consiste à vous
connoitre, û Pére, & Jésus-Christ que
vous avez envoié: j'ajoute à cela, que
la mort & la vie consistent dans l'amour le plus pur & le plus désintéressé; Tant que nous prenons intérêt pour
nous mêmes, nous vivons à nous-mêmes, & par conséquent nous ne pouvons être dans cette mort entiere, si
nécessaire pour avoir la vie éternelle,
qui est Dieu même: J'espère que vous
me comprendrez.

# ellov sup siver and a CLIL and and a suit

Salut pour qui dans un mauvais parti.

Parti ennemi de l'esprit intérieur.

La propagation de l'intérieur doit
commencer par le cœur. Foi du cœur

B soi de raisonnement, bien diférentes, B leurs éfets aussi. La sortie de soi pour entrer en Dieu, ce

<sup>(4)</sup> Jean 17. vs. 3.

qu'elle exige de notre part; & ce que Dieu y contribue.

J. TE viens de recevoir votre lettre. mon cher F. Tout ce qui me vient de vous m'est toujours cher. J'ai bien de la joie, que la Dame dont vous me parlez, goûte l'intérieur: je la falue de tout mon cœur dans notre divin Maître. Je ne doute point, que Dieu n'ait fait miféricorde à Mr. fon frére, n'aiant senti aucune répugnance à prier pour lui. Pour éclaircir vos dificultés; je vous dirai, que je ne doute nullement, que ceux qui par le malheur de leur naissance sont engages dans un mauvais parti, mais qui ne veulent point participer à leurs erreurs, voulant aimer Dieu de tout leur cœur pratiquer l'Evangile, aimer les foufrances, imiter Jésus-Christ en tout ce qui est en eux, suivre ses maximes & ses exemples, ne soient sauvés.

2. Il y auroit beaucoup de personnes intérieures parmi les Catholiques sans les Confesseurs & Directeurs, qui en détournent. Cela est si vrai, que sorsqu'ils trouvent quelqu'un qui [bien que] sans une sorte expérience pour

les conduire, ne s'y opose pas, ils le deviennent. Mais de tous ceux qui s'y oposent plus fortement, les partisans du Pére Q. sont ceux qui le font avec plus d'éclat, leur Doctrinc étant entierement oposée à cet esprit de petitesse & de simplicité qui nous est si fort recommandé dans les Evangiles. Ce sont gens d'intrigue & de cabale, qui courent la mer & la terre pour faire des prosélites, & les rendent pires qu'eux. C'est le malheur de la Erance. Je ne crois pas que cela soit de même dans les autres pais : je n'en sai rien.

-

6.

e

e

lorsque je sus appellée à sortir de mon pais, il me sembla que je n'en sortois que pour les Protestans, & je crus qu'étant près de Genève, c'étoit pour eux que seroit la mission. Dieu en a disposé autrement, & tourné les choses d'une maniere toute diférente : qu'il en soit béni à jamais! Si Dieu veut tout rétablir dans l'esprit intérieur, esprit un & simple, il doit se répandre en tous lieux insensiblement, & fera son œuvre en cachette: & lorsque tous les cœurs seront réunis en Jéque de les cœurs seront réunis en les cœurs seront réunis en le cours de les cœurs seront réunis en le cours de les cœurs seront réunis en les cœurs seront réunis en les cœurs seront réunis en le cours de les cœurs seront réunis en le cours de les cœurs seront réunis en les cœurs seront réunis en le cours de les cœurs seront reunis en le cours de les cœurs seront reunis de le cours de les cœurs seront reunis en le cours de les cœurs d

fus-Christ, les esprits le seront ensuite. C'est pourquoi toutes les œuvres qui sont de Dieu, commencent par le coeur, & du cœur dans l'esprit. Lorsque le cœur est simple, il communique cette qualité à l'esprit, qui quite bientôt tous les raisonnemens multipliés pour se laisser conduire par une soi simple, unisorme, nue, qui embrasse sans discussion tout ce que Dieu veut qu'on croie, & en la maniere qu'il le veut.

4. Cette soi dans sa simplicité embrasse la vraie Religion telle qu'elle est en soi, sans se donner la liberté de rich discuter. L'ame n'en a pas besoin, sa soi étant sans bornes, comme son amour. Elle a une totalité de croiance, pour ainsi parler, sans examen ni discussion, comme elle a une totalité d'amour à l'égard de son objet, n'aimant que lui, & l'aimant dans la totalité de ce qu'il est, en ce sens, que notre œil étant tout simple, notre corps est lumineux.

Il n'en est pas de l'ouvrage de l'homme comme de celui de Dieu : là tout se commence par l'esprit, tout git en raisonnemens; & allant de raisonnei

e

e

e

-

1

C

e

ŀ

1

ment en raisonnement ils se gâtent dans cette multitude & font des Religions de toutes leurs idées. C'est ce que Dieu nous dit par son Prophète: (a) Ils se sont égarés dans la multiplicité de leur voie, suns dire jamais, demeurons en repos: & ailleurs: (b) Ils disent paix, paix, où il n'y a paix, point de paix. Ces personnes sont toujours toutes en action, & ne goûtent aucun repas. Et pourquoi ne goûtent-ils point de repos? C'est qu'ils ont endurci leur cœur à la voix du Très-haut. Les raisonnemens perpétuels & les activités endurcissent le cœur; au lieu que la paix l'amolit : c'est cette voix muette du Verbe, qui dilate le cœur. Or ces personnes dont le cœur est endurci, (c) n'entreront point dans son repos; il l'a juré dans sa colère.

La foi simple, qui vient de l'amour, fait un éfet tout contraire : car en réunissant dans un seul & même objet toute l'activité de l'ame, elle empêche sa diffipation, & qu'elle ne demeure éparse

en cent objets diférens.

5. C'est donc l'amour pur & la Foi

<sup>(</sup>a) Ifa, 57. vf. 10. (b) Jer. 8. vf. 11. (e) Heb. 3. vl. 18. B b 6

fimple qui, en nous unissant à Dieu; nous mettent dans la vérité; & nous sommes par consequent à couvert par là de l'erreur & du mensonge. Il est bon, mon cher F., de faire comme l'abeille; mais il faut vous éloigner de ce qui multiplie votre esprit & lui fournit des idées: cela l'éloigneroit de cette foi simple dont nous parlons: ce seroit pour vous ce qu'est l'aconit pour l'abeille.

pouse qui dit: (a) Je me suis fondue, lorsque mon Bien - aimé a parlé. Dieu trouvant l'ame ainfi disposée, la perd en lui. Or en la perdant en lui il lui fait changer de forme, à parler mistiquement, & la transforme en soi.

7. C'est donc le renoncement continuel à foi, une souplesse infinie sous la main de Dieu, & non un éfort ou bandement de tête pour être toujours ocupé perceptiblement de Dieu, qui fait qu'on sort de soi. L'opération de Dieu eit si pure, & si simple, que souvent nous n'en découvrons rien que par une certaine impuissance de se mêler de soi & de pouvoir être troublé, par une foi fimple, & par un amour constant. Abandonnez-vous à Dieu, & il fera en vous cette œuvre admirable. Je le prie de vous faire éprouver ce que vous ne comprenez pas. Votre ame m'est très chère. Je falue de tout mon cœur Mr. votre frere. Je m'intéresse beaucoup pour lui auprès de Dien. Je salue en si esprit tous ceux de votre connoissance qui veulent devenir enfans.

(a) Canto 5. vf. 6.50 close

a grant die de lais

## SUITE DES LETTRES POSTHUMES

DE MAD. G.

Entremèlées de quelques particularités perfonnelles.

### LETTRE CLIIL

Envoyant une partie de sa Vie.

I. JE vous envoye, N. le reste d'une V I E que vous avez désiré de
voir. Je vous avoue que les expressions
couvrent la vérité, loin de la manisester, à cause de leur foiblesse: mais l'on
ne peut parler d'une autre maniere,
quoique l'on puisse sentir tout autrement
que l'on ne parle: parce que ce qui
tombe sous l'expérience est tout autre
que ce qui s'exprime. Quelque exageration dont on se serve pour exprimer une
chose spirituelle, soit douleur, soit possession, on trouve que l'on ne dit pas
assez; & c'est ce qui a causé ces exagerations & termes si fort extraordinaires

dans la plupart des personnes qui ont écrit. Je fouhaite que vous puissiez faire ce discernement par votre propre expérience, & qu'il n'y ait rien en vous que Dieu ne détruise pour y règner seul.

2. Vous y verrez les démarches de la grace, & comme l'ouvrage de la perfection ne va pas si vite que l'on s'imagine; puis qu'après tant de coups & de miséricordes vous me voyez cependant environnée de mille foiblesses. C'est dans ces foiblesses que je trouve ma force : ce sont elles qui me conservent & me mettent à couvert de la connoissance des hommes. O que j'aimerois ces foiblesses si je pouvois pancher de quelque côté

où l'on ne me panchat pas!

3. Devinez. Je panche fans panchant, & fuis toujours flexible: à force d'être immuable, je fuis incessamment mue; on m'incline sans cesse, parce que je fuis fans inclination : ferme comme un rocher je suis comme un roseau; ma force me rend foible : je tiens à tout à force de ne tenir à rien : depuis que rien ne me posséde, tout me posséde: à force d'ètre vnide, je suis pleine : l'excès de la fagesse m'a rendu folle, & la grandeur a fait ma petiteffe; enfin, la confommation de tout m'a fait devenir le plus petit enfant; & la confommation de toute vertu m'a réduit à n'avoir plus de vertu.

### LETTRE CLIV.

Extrêmes persécutions de l'Auteur, &

voudrois fortir de P. & je ne puis fortir de ma chambre. Dieu me chasse & me retient. Je ne crains point l'orage; au contraire, j'atends la foudre. Nulles raisons humaines ne m'empêcheront jamais de faire la volonté de Dieu.

Je sens en moi mille fois plus d'éloignement pour aider aux autres, que l'on ne m'en demande; cependant je n'ai point la résolution de résister aux instances qu'on me fait. Plus on persécute ceux qui me voyent, plus sans leur dire rien ils se trouvent bien auprès de moi. Je ne vois qu'un moyen, qui est, de suir. Je le veux, je ne puis; mes maux m'empèchent. Quand je suirois, où irois je? La perfécution me suivra par tout. Je suis décriée en tous lieux; je fuis comme vomie de tous les êtres; & toutes les créatures armées contre moi semblent exécuter par avance une justice divine qui doit durer éternellement. Je suis soumise à tout pour le tems & l'éternité. Je traine une vie. de douleur, & je ne sai même où trainer cette vie... Un azile; non pour me dérober à la fureur des démons & des hommes; mais pour ôter à mes amis la peine d'entendre toujours parler de moi, & à moi celle de leur en causer, & de les refuser! Que ne se contententils tous que mon cœur leur foit ouvert? Disposez-vous vous-même à ne me plus voir.

2. Nous sommes tous faits à l'image & semblance de mon divin Maître. Les uns sont peints en huile & en grand volume; d'autres en mignature; quelques-uns en crayon: pour moi, je suis poncée. Si vous ne savez pas ce que c'est, je vous l'aprendrai. Pour poncer une image, on la pique, & à force de coups d'aiguilles on la tire sur l'original; après quoi, l'on prend du charbon battu. & on la barbouille de telle sorte,

qu'elle fait peur : cependant ce barbouil. lis plein de trous d'aiguilles fert à en tiser une infinité. N'ayez donc pas mal au cœur de me voir fi harbouillée.

### LETTRE CLV.

Sabandonner à Dieu. On veut condamner l'Auteur sans lire ses écrits.

E crois que vous ne pouviez prendre une résolution plus équitable que celle que vous avez prile; pourvû néanmoins que vous ne vous repreniez pas intérieurement : car rien ne peut vous dispenser de vous abandonner à Dieu fans reserve, obéissant extérieurement les ministres.

Il peut arriver que, quoiqu'innocente, I'on me fera passer pour coupable: mais fi l'on veut bien examiner à fonds, on verra bien de la malignité. Dieu sur tout. Vous pourriez bien obtenir qu'ils ne me condamnaffent pas fans m'enterdre. Je vous conjure aussi qu'ils examinent tous mes écrits; car si l'on veut juger de mes sentimens, c'est en lisant tout cela qu'on les verra; & non dans Cold the rise of the man was blue of the

### Ulage des totnemens & vicifirudes. 199

les deux (a) livres, qui ne disent les choses qu'en abrégé.

### LETTRE CLVI.

La diversité des événemens, bien que sacheux, exercent & afermissent en Dieu. Ne se fixer à rien d'autre : ne se peiner de nulle prévision.

qui m'a confolée dans mon exil; car je vons affure que je puis bien dire; (b) Heu mibi, quia incolatu meu prolongatus est! Je suis ici comme déplacée, & comme dans un lieu où Dieu ne me veut point. Il me semble qu'il y a une infinité d'enfans qui demandent du pain, & il ne se trouve personne pour leur en rompre durant que je suis ici dans un état violent. Si je puis tant faire que d'y demeurer jusqu'à la mi-Août, je crois que ce ne sera pas sans soufrir. Je suis ici absolument inutile; mais ce n'est pas ce qui me fait parler;

(b) Pf. 119. vf 5. Helas , que mon exil eft long?

<sup>(</sup>a) Qui font, le Moyen court pour faire Oraison, & l'Explication du Cantique des Cantiques.

c'est que je suis tiraillée par le fond pour en sortir. Un mot là dessus

à afermir l'ame dans un état de confistance. Il faut que l'extérieur se sonde & se perde, comme le dedans: ainsi, il faut qu'il perde tout ce qui le pourroit sixer, à mesure que le plus intime se sixe en Dieu-même, dont j'espère qu'il ne sortira jamais.

3. Que vous êtes heureux, d'être la gironette du bon Dieu, laquelle se laisse mouvoir au moindre petit vent de l'inspiration, qui n'a aucune situation que celle que l'esprit lui donne, & qui perd même incessamment celle que l'on vient de lui donner, pour se laisser mouvient de lui donner, pour se laisser mouve.

voir de nouveau! Enfin, comptez que toute votre vie vous serez girouetté.

Comment tenir & donner des paroles lors que l'on n'a point de volonté? Cela est impossible. Ceux qui sont maîtres d'eux-mêmes doivent tenir inviolablement leur parole; parce qu'ils sont en état de les exécuter; mais celui qui n'est plus à lui même, comment donnera-t-il & gardera-t-il des paroles, puisqu'il ne peut répondre d'aucune de ses actions? Ne vous mettez nullement

en peine de garder avec moi des paroles. Je weux des éfets. Si vous cessiez d'etre à Dieu fans reserve, & que vous fusfiez inconstant , vous seriez alors une méchante girouette, qui feriez rebelle, & qui ne vous laisseriez plus conduire par le vent du S. Esprit. Laisfez tout perdre & tout échaper. Contentez-vous d'être la girouette de mon divin petit - Maître.

5. Adam avant son péché ne voioit pas qu'il étoit nû. L'innocence ignore le bien & le mal. C'est par le péché que l'on connoit, que l'on est nû. La parfaite innocence suprime toutes ces vûcs. Dieu met le Chérubin pour chasser Adam du Paradis terrestre; pour faire voir, que la science du bien & du mat est oposée à la pure connoissance (a) d'intelligence qui vient de lui.

( a ) On atribue l'intelligence ou la comoil fance intellectuelle aux Chérubins.

wal at the smine

## LETTRE CLVIL

Paix en persécutions. Abandon. Chersher Dieu dans le saur,

i. JE vous avois promis de vous écrire; mais il faut excuser dans ces tems-ci. L'un m'assure que je suis exilée, d'autres veulent & m'envoyent dire qu'il n'y a rien contre moi. A cela je n'ai rien à dire. Tout ce que je sais, c'est que s'on ne me peut ôter mon Dieu ni ma paix, qui est invariable.

2. Je sens vos dispositions quelquefois un peu brouillées de doutes; c'est
à peu près comme vous ètes. Je vous
prie de demeurer bien abandonné à
Dieu: c'est dans l'abandon que vous
trouverez votre force. Vous sentirez
quelquesois votre misère; mais il faut
un abandon sans reserve entre les mains
de Dieu. Perdez plûtôt toutes choses
que de perdre votre abandon.

3. Pour la Dame que vous savez, ne lui dites rien autre chose que de lui aprendre à chercher Dieu dans son sond, à se tenir auprès de lui, à retourner souvent en elle-même au milieu de ses ocupations, à tendre continuellement à Dieu de cœur, à se conformer à toutes ses volontés, & mille autres choses

Pub Dieu vons donnera.

# and E TTRE CLVIII.

Interrogation qu'on lui fait sur un de ses livres: Se trouver en Dieu. Liberté Contentement en captivité.

3

On m'interroge sur (\*) mon livre: & quoique je l'aie abandonné & soumis à tout ce qu'on voudra en
faire, protestant que je me soumets
moi & mes écrits, on ne laisse pas de
poursuivre de m'interroger; & je répons ce que Notre Seigneur m'inspire.
Je suis quelquesois si étonnée de voir
combien on est opposé aux voyes intérieures, que je ne sais où j'en suis ni
ce que je dis.

2. Je vous assure que votre ame m'est infiniment chère, & qu'il n'y a point de jour que je ne m'immole pour elle à Notre Seigneur. Il n'y a rien que je ne sousrisse afin qu'elle sût à lui sans reserve. Donnez-moi donc cette consolation dans ma douleur, que vous soyez entiérement délaissé à Dieu sans nulle reserve. Je vous cherche quelquesois en

Oraison.

hi . & c'est où je vous trouve souvent : il ne tient qu'à vous que je ne vous y

trouve encore davantage.

3. Je juis prisonnière, & toujours enfermée fous la clef; fans nulle communication ni au dehors ni au dedans qu'avec celle qui a la charité de me servir : mais rien ne peut retrécir un cœur qui a trouvé Dieu, & rien ne peut le peiner; parce qu'il a par tout ce qu'il aime & défire. Je soufre quelquesois à votre ocation, craignant que dans un age si tendre vous ne vous écartiez de Dieu : cependant je vous remets, comme tout le reste, entre ses mains, sans cesser de lui demander votre ame avec instance. C'est un grand bonheur d'être bien abandonné à la providence : c'est le repos de la vie.

Je vous recommande ma fille. On ne veut pas même que je fache où elle est: mais il me semble que Dieu en aura soin. Quand je serois une criminelle condamnée à la mort, les ordres ne seroient pas plus rigoureux: mais tout cela ne sert qu'à nous unit

dayantage.

end a shake at the ange

#### LETTRE CLIX.

DOSNESS SER Sur les mêmes Sujets.

Ette action de M... m'a paru d'une lacheté extrême : elle n'a pas laissé de m'être utile; parce que plus je reconnois l'instabilité des créatures, plus on est serré & lié à l'Immuable. Pavoue que si votre cœur n'étoit pas plus ferme en Dieu que celui -là, j'en Toufrirois davantage : mais je prie incessamment Notre Seigneur de vous afermir dans fon amour pur & vuide de tout propre amour, & qu'il soit lui-même votre voye, votre vérité, & votre vie. Que ne soufrirois-je pas pour l'obtenir?

2. Quoique je sois dans un lieu de banissement, j'y trouve toujours mon Dieu; & toutes les prisons & les clefs avec lesquelles on m'enferme n'empêchent pas que je ne trouve des éspaces infinis en loi - même. Plus il y a de croix, plas il y a d'union à Jesus - Christ, & par consequent de joye & de liberté. Date infing ab et

1 : 1

3. Je vous avoue que ce m'est qu'a-Tome J.V. Cuploup Occ setting

vec peine que je réponds aux interrogations que l'on me fait sur le petit livre, qui fait & ma retention ici. & tout mon crime; car il me sufit que Dien connoisse toutes choses: De plus, si je parle, je ne ferai pas entendue. Je prendrois volontiers le parti du silence; parce que je serois en cela plus conforme à Notre Seigneur Jésus - Christ, & que le pis qui puisse arriver est qu'on me croye trompée: & que m'importe? Ne vaut - il pas mieux que je passe pour telle . & imiter mon cher Maitre? Je lui dis quelquefois du fond du cœur, voyant la malice de la plupart des hommes: (a) Judica me, Deus, & discerne causam meam.

4. Je vous affure que je ne vous oublierai jamais devant Notre Seigneur. Je vous prie de continuer vos lectures, qui vous seront toujours utiles pour vous animer à l'amour de Jésus-Christ. Ne les quitez point, je vous en prie. Tant que vous continuerez d'être petit, humble & abandonné à

<sup>(</sup>a) Pfal. 42. vf. 1. Jugez moi, mon Dieu, & faites le discernement de ma cause.

Notre Seigneur, j'espére beaucoup de votre ame: mais lisez toujours avec petitesse, vous laissant pénétrer de l'onction de la grace & de l'esprit de soi & de vérité. J'espère vous revoir un jour, & que Dieu, qui prend plaisir de diviser pour quelque tems, nous rassemblera pour sa gloire. Vous me trouverez toujours en lui; & c'est là où je trouve votre cœur pour lui parler le langage de mon Dieu.

5. Adieu, mon fils, je vous recommande votre petite Sœur. Je ne sai où elle est. Je vous prie de ne point travailler pour ma délivrance. Il saut tout laisser entre les mains de Dieu. Etre captive dans sa divine volonté m'est une agréable liberté.

#### LETTRE CLX.

Des Mistiques. Qu'ils ne se peuvent contredire dans l'essentiel. Que dans l'intérieur il y a des découvertes à faire à l'insini. Que la vérité s'aprend non par l'aplication de la tête, mais par l'onction de l'Esprit de Dieu.

A personne à qui vous avez écrit, Monsieur, doit vous dire, que la charité, qui est le pur amour, n'a jamais été condamnée. On auroit condamné le S. Esprit, & non pas l'homme; ce qui ne se peut. Pour ce qui regarde le petit livre en question, il a été condamné à la vérité par trois Evêques; & je sais que cette personne s'y est soumise; mais non point comme s'il contenoit des erreurs; ce qu'elle a toujours soutenu n'être pas au péril de sa vie; mais elle a bien compris que ses termes pouvoient n'être pas bons & afsez corrects; & il est de l'humilité Chrètienne de se soumettre à toute condamnation qui ne regarde que les termes ou la perfonne particuliere, Il n'étoit point question alors des livres dont vous parlez. Il n'y a ja-mais en (que je sache) aucune condamnation portée contre eux ; mais si cela étoit, je ne doute point que cette personne ne fit la même soumiffion qu'elle a faite, ainsi que je l'ai lue; que comme elle ne favoit pas la valeur des termes, elle étoit très fachée de s'etre servi de termes

qui n'étant pas assez nets & assez corrects, ont pû embarasser les personnes peu instruites de ces voyes.

2. Il n'est point vrai qu'on ait condamné les Mistiques; parce qu'il y a entr'eux plusieurs Saints dont non feulement les personnes, mais même les écrits ont été canonisés. Il n'y a point d'aparence que l'Eglise condamne jamais cette doctrine qu'elle a f fort aprouvée, & qui a été le caractère particulier de tant de Saints, entr'autres des Anacorètes. Qu'auroientils fait, ces grands Saints, dans leur folitude sans l'Oraison & le pur amour? Ils agiffoient uniquement pour Dieu; puisque n'ayant aucun témoin de tout le bien qu'ils pouvoient faise, celui seul pour l'amour duquel ils le faisoient en étoit aussi le seul témoin ?

3. Pour ce que vous dites de la contradiction, il est vrai que la vérité ne se doit jamais contrarier dans les choses essentielles, & si vous lissez tous les Auteurs mistiques, vous y verriez l'uniformité entiere, quoi qu'en des termes diférens. Tous ceux qui ont paru inspirés de Dieu n'ont

Cc 3

pas écrit fur les mêmes matieres & fur les mêmes sujets. Les uns n'ont été apliqués qu'à la conversion des pécheurs, & d'autres les ont mené par une voye plus parfaite. Je crois que ce n'est point aux simples instrumens à s'embarasser pour laquelle de ces voves Dieu leur fait écrire. Ils fe contentent d'écrire dans le moment présent ce qui leur est donné: & comme ils sont poussés par l'Esprit de Dieu, ils ne doivent rien chercher, mais écrire sans retour ce qui leur est donné dans le moment présent. Sils en usoient autrement, ils se rendroient indignes d'être un pur instrument en la main de Dieu. Tout ce qui est à craindre, est de mêlanger l'esprit naturel avec les lumieres de l'Esprit de Dieu. Mais une personne qui se compte pour rien, qui ne s'atribue rien, qui est aussi contente quand elle écrit que ce foit pour le feu comme pour la presse, est ordinairement à couvert de ces méprises: mais lorsqu'on se regarde foi-même, ou que l'on veut quelque chofe pour soi, l'illusion est à craindre. Le bon Esprit porte toujours à la

désapropriation, & non pas à se faire valoir.

valoir.

4. Mais deux personnes peuvent avoir toutes deux le bon Esprit, & ne pas écrire les mêmes choses; parce que Dieu fait écrire selon les tems & selon les besoins. Nous avons un grand exemple de cela dans l'Evangile. S. Jean Batiste, cet homme si divin, canonizé de la bouche de Jésus-Christ même, n'enfeignoit que les pécheurs, & n'a batizé qu'avec l'eau, qui étoit une simple purification extérieure. Jésus-Christ a donné une autre doctrine & un autre batême : celle de Jésus-Christ étoit une doctrine de la pauvreté d'esprit, du renoncement à nous-mêmes, de l'amour parfait, foit envers Dieu foit envers le prochain ; de l'union , de l'unité , de la conformation en un. Il a voulu qu'on batizat au nom du Pére, du Fils, & du S. Esprit. Jésus-Christ étoit il pour cela contraire à S. Jean, & S. Jean étoitil contraire à Jésus-Christ, lui qui difoit; (a) Pour moi, je vous batize avec Leau: mais il en vient un autre après moi qui vous batizera dans le S. Esprit?

<sup>-</sup>Crayan zuna seb andt sab tog

La personne dont vous me parlez a dit elle même, qu'elle n'écrivoit pas beaucoup de choses dont le monde n'étoit pas alors capable; mais qu'il viendroit d'autres personnes dont Dieu se servi-

roit pour cela.

Que chose de si grand, que quoique Dieu en ait sait dire dans ce siècle, il est à croite qu'on en écrira dans la suite beaucoup d'avantage, & plus prosonciément. On découvre toujours dans la nature quelque chose de nouvean que nos anciens n'y avoient point remarqué; comment ne découvrira-t-on pas plutôt dans l'immensité & la varieté des opérations divines mille choses qui paroissent nouvelles à ceux qui ne se sont point apliqués & tournés de ce côté là, & qui sont aussi anciennes que le monde?

6. Il y a dans l'intérieur des choses essentielles & des choses qui ne sont qu'accidentelles, que l'on nomme dons gratuits: par exemple, une personne parlera sur l'avenir, & dira des choses selon qu'elle les entend; car les paroles de Dieu dès qu'elles sont médiates & articulées ont des sens que nous ne concevons pas: d'autres disant les mêmes

chofes, les disent pourtant comme contraires; & se trouvent (néanmoins) réunis dans la vérité : (cette diférence vient) de ce que les uns se sont trop atachés aux paroles . & que les autres ont fuivi fans paroles l'esprit moteur. Comme ce n'est pas là l'essentiel, arrètons-nous au fond des choses, & laifsons nous à l'Esprit de Dien, qui fera tout éfectuer dans son tems selon sa divine volonte. Celui qui mesure on détermine le tems, se trompe ordinairement; parce que Dieu donne la vue des chofes fans marquer le tems : & lors que le tems est préfix, c'est ordinairement l'esprit naturel qui ajoute du sien. C'est pourquoi quand Jesus Christ enseigne à ses Apôtres que le règne de Dieu devoit venir, l'esprit carieux des Apôtres les porta à démander à leur Maitre, (a) quand cela devoit arriver. Il leur répondit, que le tems du Pere. Il eft certain que (b) mille ans devant Dieu sont comme le jour dihier. Celui qui écrit dans la simplit-

<sup>(</sup>a.) Matth. 24. VE 3. & 36.

omplise the trute & Grangwolm.

cité de son cœur & sans se regarder foi-même, écrit simplement ce qui lui est donné, sans se mettre en peine si

cela arrivera ou non.

7. Il est certain que le régne intérieur de Dieu dans les ames & le renouvellement dans toute l'Eglife, a été prédit depuis le tems des Apôtres jusques à nous, à ce que l'on m'a afsuré depuis quelque tems; & c'est une tradition constante; après cela, Dieu fera son œuvre quand & comment il lui plaira. Tout ce que nous devons lui demander, c'est que son Règne arrive: non parce que nous avons dit qu'il arriveroit; mais uniquement afin qu'il en soit glorifié. Que tout ce qui est d'humain en nous périsse pourvu que Dieu règne, même à nos propres dépens : cela fufit.

8. Mais on ne connoit point affez Dieu: & comme on ne l'aime point pour l'amour de lui-même, & de la maniere qu'il mérite d'être aimé, on se regarde, & on se compte pour quelque chose: c'est ce qui fait nos hésitations. C'est à Dieu même à nous instruire par son onction: car il est écrit, (a) que l'Onction nous enseignera toute vérité. L'Esprit de Dieu se fait goûter au fond du cœur. Le raisonnement entre dans l'esprit; mais l'Onction seule du S. Esprit peut pénétrer jusqu'au cœur; & c'est là son langage, qui éclaire les plus aveugles lorsqu'ils veulent bien se laisser à cette Onction, & ne la pas combatre.

Vous êtes trop éclairé, Monsieur, pour qu'il soit besoin de vous en dire d'avantage là dessus: mais j'espére que quiconque lira avec petitesse & avec un vrai désir de s'édifier les écrits des Mistiques, n'y trouvera rien qui ne remplisse fon coeux: Je n'en dis pas de même de la tête. Croyez moi entiérement à vous en Notre Seigneur. oh anial ob kun tavar s me in contract of the self-the contract

(a) 1. Jean 2. vf. 27.

Lay, but an interest to Q

#### LETTRE CLXL

Parfaite mudité Es tendance à Dieu feul. Vouloir être rien. Fuir l'apropriation. de par es un out the commission is less

anso teater of element cana 1. D'Uisque vous voulez savoir ma disposition, je vais vous la dire, mon Maitre le voulant bien. Ce n'est pas que je voye en moi ni misete ni mal : je ne vois austi aucun bien : il me semble que je suis comme ce qui n'est plus. Je ne me trouve aucune humilité; mais je trouve en moi un poids qu'on y met, & que je n'y mets pas, ce me femble, qui me feroit mettre au-deffons des démons pour satisfaire à Dien pour les usurpations des hommes; en sorte que la moindre atribution me feroit un enfer. Je suis bien éloignée de penfer que Dieu ait fait par moi de grandes chofes : cela me paroit très loin & très passé. Je n'en serai pas moins prête à fervir aux desseins de Dieu; mais plus éloignée que jamais de m'en rien atribuer : non par quelque conviction ou par humilité : mais par mon propre état, qui se trouve toujours plus aprofondi & lepare de foi joint à cela une démission d'esprit & de volanté fi entiere que je recevrois la correction d'un enfant. Loin que je fusie peinée pour cela de tous les maux qu'en me diroit être en moi, je les

eroirois sans peine & sans retour, dans une simplicité qui augmente chaque jour.

2. Je n'ai pas la moindre peine, par exemple, d'être livrée, quoique je ne me livre point. On dit que N. a dit que j'avois sur cela des transes & des fraieurs: si Dieu l'avoit permis, cela seroit, & je n'en aurois point de peine: mais cela n'a point été, & je ne sens ni cela, ni abandon; car il y a long tems que je ne le vois plus. Je porte ceci sans le porter, & sans faire atention si c'est non-chalance, abandon, ou autre chose. Je ne sai pas si vous m'entendrez.

propre de la créature; mais les ames qui le sentent, qui s'en désient, & qui s'en désient, & qui sont sidelles à leur dégré, ne me sont point de peine. Les manquemens; les insidélités des ames avancées, me sont bien plus de peine, sans peine de réslexion par exemple; Je connois que N. & N. se faisoient mille peines qu'ils disoient d'impression, & que j'ai suit voir être des peines d'insidélités. Ils ne veulent pas en tomber d'acord; car quoique leurs désauts cré-

voir: cela me paroit bien éloigné de

l'Esprit de Jésus-Christ.

4. Pour vous, ma très chére, défiez-vous du panchant secret que vous avez, d'être quelque chose dans l'estime des bons & des amis; car c'est la peste: mais ne vous étonnez pas de ne point sentir d'humilité. L'humilité ne se fent point. Retenez seulement ceci de moi & oubliez tout le reste; que, Tout ce qui vous fait être quelque chose sous le meilleur prétexte du monde, est pour vous le Diable. La véritable charité & le pur amour ne se trouvent que dans l'anéantissement parfait; & cet anéantissement parfait ne s'opére que par la désapropriation générale.

prieté & dans l'esprit & dans la volonté? Y a - t - il une plus grande proprieté que de demeurer serme dans son sens, de préserer ses lumières en toutes choses, d'user même de mensonge & d'artisice pour saire sa volonté? On dit que l'on n'est plus proprietaire de la vertu, & on le veut être du vice, de l'aheurtement à son esprit & à sa volonté! J'aimerois mieux, puisqu'on veut être proprietaire, qu'on le fût du bien plutôt que du mal. Il n'y a presque point de pur amour ' dans nos cœurs: il n'y a point de pure soufrance; car on exagére ses peines.

6. Prenez dans tout ceci ce qui est de Dieu, & si vous m'y trouvez, rejettez moi bien loin. Ne raisonnez point de moi comme croiant que je me donne quelque sentiment; mais comme étant plongée dans l'abime de la défapropriation au desfous des démons pour réparer les usurpations des créatures: les miennes sont du nombre.

7. Si les enfans savoient à quoi leur qualité les engage, ils fuiroient plus que l'enfer la moindre apropriation & le moindre raport à soi. Tous les enfans, graces à Dieu, connoissent ce langage: mais où en est la pure & réelle pratique? Quoi! vouloir être quelque chose devant Dieu dans son propre esprit, & désirer de l'être dans l'estime des hommes! O horreur des horreurs! Si je pouvois graver ceci dans vos cœurs avec le burin, ô que je le ferois de bon cœur! Faut-il que la persécution donne aux enfans de

mon divin Maître de la fansie fagesse? des vues de prudence ? Fantil que les enfans veuillent entreux une primauté de grace & d'avancement? Je vous dis en vérité, que les premiers seront les derniers & & les derniers les premiers transit of the comment of the same de le ner

#### TETTRE CLXII

Sur le même sujet. Prier pour l'aventes ment du Regne de Dieus

I. M On très cher & vén. F. en Notre Seigneur. Quoique j'aie senti vivement la perte que nous faisions de notre cher Pére, je n'ai pas laisse d'avoir au dedans de moi une véritable joie, une certitude profonde de son bonheur. Je suis persuadée que Dieu n'a befoin de personne pour faire fon œuvre, que je ne puis qu'adorer ses décrets. Il prie Dieu fans doute pour le R B G N E du petit Maître, n'aiant pas eu toute la liberté de travaikler extérieurement à l'étendue de ce regne.

2. Je ne puis m'empecher de désirer votte conservation. & de la de-

mander à Dieu pour l'acomplissement de son œuvre. Il me semble que ma vie ne tient plus qu'à un filet; & cependant je suis persuadée que malgré ma foiblesse si Dieu veut encore se servir de ce méchant néant, il meconfervera la vie : que s'il ne le veut pas, j'ai le pied dans l'étrier toute prête à partir quand il lui plaira. Je falue de tout mon cœur M. le B. de R. & fa famille & tous vos bons amis & amies. Je prie Dieu de leur être toutes choses. Disons souvent tous de concert: Adveniat regnum tuum! Plus ce règne paroit éloigné par l'augmentation de l'iniquité des hommes, plus j'espère : parce que la puissance de Dien oft sans bornes, qui pourra mettre des limites à ce torrent d'iniquité, & tiren de cette corruption générale un peuple choifi, qu'il fe confacrera. Que sa volonté foit toujours acomplie! c'est tout ce que nous pouvons défirer. Croiez moi entiérement toute à vous & à ceux qui font avec vous. Nos amis font plus. a vous que je ne puis vous dire,

iso de la come de come latore de quitante de come de c

#### LETTRE CLXIII.

Hospitalité Chrétienne. Goût de la croix, goût de Dieu.

I. C Ans la maladie, Monsieur, je me serois donné l'honneur de vous écrire: ( je fuis mieux, quoiqu'encore au lit ): Je le fais à présent pour vous ofrir la maison du petit Maitre, dans laquelle j'habite; & quoiqu'il foit pauvre lui-même, vous ne manquerez point des choses nécessaires. Usez en donc, Monsieur, comme de votre patrimoine, puisque tout ce qui lui apartient, apartient à fes enfans. Je me ferai un vrai plaisir de partager avec vous ce qu'il nous donne en fa pauvreté. Vous ne verrez dans fa maifon rien d'éclatant : mais la simplicité, la foiblesse & l'enfance. Comme je suis persuadée qu'en imitant les Mages vous ne vous fcandaliserez pas de sa pauvreté & de son enfance, je vous invite à venir dans fa maifon.

2. J'ai reçu votre bonne lettre, qui m'a fait un très grand plaisir, y re-

marquant la disposition de votre ame au milieu des assictions les plus fortes. O mon cher Monsieur, celui qui goute la croix, goûte & aime surement Dieu, vû qu'il dit à Pierre (a) qu'il n'avoit pas le goût de Dieu puisqu'il n'avoit pas le goût de la croix.

#### LETTRE CLXIV.

Complainte sur ce que la Vérité divine n'est pas reçue de la main des instrumens de Dieu, comme le sont les flateries des hommes.

I L faut que je vous ouvre un peumon cœur comme à mon cher enfant. Je n'ai plus rien à désirer sur la terre sinon de me réunir à mon principe. Je suis inutile. J'oserois, sans comparaison, dire ces paroles du Prophète: Seigneur (b) qui a cru à votre parole? Aucun. Elle est devenue un objet de mépris. Je me console par celle de Dieu à un autre: (c) "si mon-

<sup>(</sup>a) Matth. 16. vf. 23. (b) Ifa. 53. vf. Is (c) Ezéch. 3. vf. 18. &c.

" peuple pétit pour ne lui avoir pas anoncé la vérité, tu périras pour mon peuple: mais fi tu lui as dit , la vérité, & qu'il ne l'ait pas crue, , il périra lui-même, & ton ame " fera fauvée.

(a) Malbeur à vous, qui mettez des coussins sous tous les coudes de ceuse de la maison d'Israel, les flatant dans leurs défauts! Heureux sont ceux à our Dieu ne demande compte de personne, parce qu'il ne les en charge pas!

Mais si les travaux de Jésus-Christ ont servi si peu aux Juis, qui s'assigera d'être de même? Mon peuple a été féduit, parce qu'il y a des gens qui sont une pierre de scandale dans la maifon d'Ifrael.

Tai toujours la fievre. Mes douleurs sont cessées; & je suis bien mieux, mais fort débile & dégoûtée. Tout est bon & excellent dans la volonté de Dieu. Ne doutez point de mon amitie, mon cher enfant. Je vous porte dans mon cœur. 1716. frime on is est bus of dol into last parlet s

Punchand I Explicated by Legique day Care continue of the fact of the said

[m] Ezésh. 13. vf. 18 and that total free movem from this tale of

# LETTRE CLXV.

Etat de soufrance, à quoi on acquiesce en vue de la Justice de Dieu.

Jache des douleurs incroiables. Il est impossible sans miracle que cela dure longtems. Le Petit Maitre est maitre, & ma Maitresse (a) use de ses droits. J'ai été tentée cette nuit de m'adresser à sa sœur, la Miséricorde. Elle est bien plus traitable. Enfin il s'en est peu salu que je n'aie fait insédélité à ma chére Maitresse. Mais je veux aimer ses rigueurs, quoique la nature ne s'en acommode pas. Je me souviens que dans ma plus grande jeunesse je sis une chanson sur elle qui commençoit,

Justice de mon divin Maitre,
Qui te nourris de tes rigueurs,
L'amour par toi nons fait connoître
Ce qu'on doit au Souverain Etre:
Honorons-le par les douleurs,
Puisqu'il méprise les douceurs.

[a] c. à d. La divine Justice.

J'avois au plus dix-neuf ans. Ainsi Dieu m'apelloit dès lors au service de ma divine Maitresse. Je me suis faite son esclave. Elle ne m'a pas épargnée depuis. Priez Dieu que je ne lui sois pas insidelle. 1717.

#### LETTRE CLXVL

Etat de Désapropriation parfaitement vuide & enfantine d'une ame qui a servi d'instrument à Dieu, jusqu'à la fin de sa course.

Ouvrage que l'Ouvrier seul fait par fon moien. Dieu le fet des mérite la moindre estime. L'instrument ne peut s'atribuer l'ouvrage que l'Ouvrier seul fait par seul seul fait par seul s'atribuer l'ouvrage que l'Ouvrier seul fait par seul fai

<sup>(</sup>a) 2 Cor. 10. vf. 10.

d'opérer sur le néant, & par le néant. Que dis-je? Il n'emploie que le néant pour faire ce qu'il fait. Je ne suis rien.

& moins que rien.

Je ne sai ce qu'il fait en moi, ni par moi Il ne reste aucune trace: il ôte & il donne : je le laisse faire. S'il le veut, je puis tout en lui, s'il me laisse, je suis un néant vuide, un canal fans eau. Chacun trouve par ce canal selon sa foi, afin que rien ne soit atribué à la créature. Il y a longtems qu'il ma rendu enfant, qu'il conduit comme il veut sans résistance & sans réflexion. Je serois étonnée d'entendre dire qu'il fait du bien par moi. Si je pouvois réfléchir sur moi, ou trouver ce moi, je l'abhorrerois plus que le Démon.

l'espère que si Dieu permet que vous me veniez voir, il me donnera tout ce qu'il faut pour vous. Votre ame m'est précieuse devant le Seigneur, & c'est dans son cœur soufrant & adorable que vous me trouverez toujours

présente. 1717.

### LETTRE CLXVII.

Perfeverer bien que sans apui. Sortir de

C. F. Il y a leng-tems que fai au cœur de vous écrire, pour vous dire, que si le bon Dien me retire de ce monde, & qu'il vienne à vous oter les foutiens que vous avez encore, voiant devant vous votre marche, vous ne vous en étonniez pas, & que vous foyez fidéle & courageux. Combattez les combats du Seigneur. Pai recu votre lettre. Il n'est point question de rentrer en soi. Cela étoit. bon autrefois: ce que vous avez à faire est de sortir de vous-même . & de vous écouler en Dieu. Vous ne trouverez de vrai repos que là. Quand vous pourrez venir , je vous prendrai avec jole fi je fuis en vie 1717en

Fin des LETTRES & du Quatrieme Volume.

celes des diamica and dana cetto canto.

resident change and december of the or of the courses

2

The state of the state of and the state of . The second XIS DAVE · File Day process to the 71/000 1/19 11 11